

KOTA (Raj )

Students can retain library books only for two

| BORROWER'S | DUE DTATE | SIGNATURE |
|------------|-----------|-----------|
| No         |           |           |
| -          |           | }         |
| - 1        |           | ł         |
| )          |           | j         |
| į.         |           | Į.        |
| <b>S</b>   |           | {         |
| }          |           | į.        |
| i i        |           | ì         |
| Į.         |           | ļ         |
| }          |           | }         |
| 1          |           | j         |
| 1          |           | }         |
|            |           | [         |
| <b>S</b>   |           |           |
| }          |           | ĺ         |
| ì          |           |           |
| - 1        | ,         | }         |
| }          |           | }         |
| }          |           | İ         |
| 1          |           |           |
| -          |           | -         |
| í          |           |           |
| i          |           | )         |
| į          |           | }         |
| ſ          |           | ł         |

## TREATMENT OF PATHOS IN SANSKRIT DRAMAS

# संस्कृत नाटकों में करुए अभिव्यंजना

Edited by

DR PUSHPENDRA KUMAR
Reader in Sanskrit, South Delhi Campus
DELHI UNIVERSITY

Foreword by

Dr KAPILA VATSYAYAN

Jawaharlal Nehru Fellow and Vice Chairman
Sangeet Natak Academy

On behalf of

SANSKRIT PARISHAD

SOUTH DELHI CAMPUS DELHI UNIVERSITY

Published by



## NAG PUBLISHERS

11A/UA Jawaharnagar, Delhi 110007

#### N P SERIES LIV

- (c) NAG PUBLISHERS
  - (i) 11 A/U A (Postoffice Bldg ) JAWAHARNAGAR DELHI 110007
  - (11) 8 A/U A 3 JAWAHARNAGAR, DELHI-110007
  - (m) JALALPURMAFI (Chunar Mirzapur) U P

# PUBLISHED ON THE OCCASION OF



### PRINTED IN INDIA

Published by Nag Sharan Sinch for Nag Publishers, 11A/U A (Post Office Building) Jawahar Nagar, Dith 110007 And Printed at Amar Printing Press, Viaannaar Dilih 110009

#### FORFWORD

Eversince the Adv-Kon Valmuki created the epic Ramayana at the moment of the greatest pathos ie kronha-vadha, there has been discussion on konuva raza (pathos). For nearly two thousand years now, creative and critical literature in this country has discussed karvia as a fundamental aspect of aesthetics. The discussion can be clearly divided into three main streams.

First being the expression of this karuna or pathos in creative literature. The great names of Valmiki. Kalidasa Rhavabbuti and the Vaisnava noets come to mind Sanskrit drama and literature in the Indian languages is replete with the treatment of pathos as a central concern of the creative writer Perhans second only to the complexity of Srnegra rasa, karuna has inspired and stimulated the Indian noetic and dramatic genius. This karuna in creative literature has to be clearly distinguished from the principle of pity and terror' mentioned by Aristotle Aaruna or pathos in essence arises out of separation Virgha or Vivoga in Indian Literature and not through internal emotional conflict within a single character Although from Karna to Rama all heroes from Sita to Ahalava all heromes, undergo suffering and sorrow, the accentance of the course of destiny is universal Pathos does not arise out of the tearing of the self in opposite directions. or through a single tragic flaw as in Greek tragedy Although there are many points of confluence, there are significant fundamental differences in the two approaches

Second is as surviving in the vast body of critical literature on the subject. Aestheticians ranging from Bharata to Mātrgupta and Śrangadeva, Ānandavardhana, Dhanahjaya, Mammata, Viśuṇatha and Bhānudatta have considered the problem of the treatment of karama both as content of a dramatic or lyrical piece and as the evocation of a specific consciousness. The history of this critical literature is fascinating and puzzling and again like the Singara rasa, or Santa casa there has been no conclusive statement on the attistic structure which pre-determines the experiential state of the karung.

Third is the more pervasive treatment of karura not within the parameters of creative and critical literature but outside it at a deeper level of consciousness encompassing speculative thought philosophy, the plastic, the pictorial and the performing arts. Here karina can no longer be equated with pathos as detinated in dramatics or dramaturgy. The permeating compasion touches Valmiki and the Buddha alike. It stimulates hundreds of Indian saint poets, sculptors, musicians and dancers and runs like a central spinal nervous system throughout India, at all periods of history. Little wönder that it is the pathos and compassion and its experience which has given us the great figures of the Buddha and other musterpieces of karinamiuriis in Indian art.

With this vast background and a continuous flow of creativity and critical writing transcending disciplines, it is natural that a group of Sanskritists should have chosen the subject for a Seminar The volume includes essays which throw light on many facets of this problem. Some participants like Kamla Ratnam have considered the problem of karuna in the absolute, others like Sheila. Ambike has dealt with the subject within the framework of Sanskrit drama. There are other authors who have spoken of the idea of karuna in the Vaisnava rasa Sastra Understandably and naturally many have been stimulated to write and reappraise Bhavabhoti's Uttararamacarita. In these essays there is a rich variety which exhibits not only new methods of analysis but also differences in approach Altogether some essays provide fresh insight, others are collation of earlier critical works. I hope this volume will stimulate or provoke people to launch on a trucly systematic study of this fundamental aesthetic problem

I am happy that M/s Nag Publishers have taken the initiative to publish the book 'Treatment of Pathos in Sanskrit Dramas' edited by Dr Pushpendra Kumar 'This is a collection of papers read at the Seminar on Treatment of Pathos in Sanskrit Dramas held in South Delhi Campus, University of Delhi

New Delhi 25th Dec 1981 -KAPILA VATSYAYAN

yam Jagat Kearya Abhinavagupta the celebrated aesthest holds that the poetry and the drama both are identical as stars as the rasa experience is concerned. In the field of dramatics the element of rasa comes to the state of realisation through the process of prereption reviving all the blissful potencies of instinct or doment feelings like love pathos anger, wonder etc. This all blissful consciousness of our feelings by way of generalisation (sudharanukarana) is specially termed as Rasa or Aesthetic experience. The constant consciousness in Supreme Happiness is technically or poetically designated by the name of Rasa.

The scope of drama is greater than that of poetry so far as the question of Rasa is concerned. In both the spheres there is principal rasa and some auxillury rases. According to Kahdasa and others a drama is common entertainment for people of water interests. The Rasa school deals mainly with dramatic rasas prefetably eight. The stream beginning from Bh rata is Natyrasatra developed by the commentators beginning from Matgupta or Sarangadeva was further strengthend by the orig all contributions of Anandavardhina. Dhananjaya Mannata Viswanatha and Bhandatra.

The word Rasa or aesthetic emotions has a general and a tecl nical meaning. In the first sense. Rasa means, taste while in the second sense it means the wellknown primary dominant emotions such as singara (the amorous) hasya (the ludicrous) karuna (the pathetic) raudra (the passionate) vira (the heroic) adbhuta (the wonder producing) bhayanaka (the fearful) and bibhatsa (the repugnent ctc.) History of Indian literature records that pathos in the heart of a poet was trinsformed into po try Saddest thoughts of a poet move his mind in forms of the sweetest songs. The Ramayana of Valmiki stands a testimony to this fact Moved by the sorrow of the lamenting female bird Valmili uttered the first sloka Sokali shikati amsaeatch Takings clue from him the later poets profusely used the pathos in their works and attained fame in the world of poetry There is hardly any Sanskrit drama which does not contain pathos Pathos is described as the quality of power in literature music spech and other

Editor's Note vii

expressive forms of evoking a feeling of pity or compassion."

Bhavabhut was so much fasenated by pathos that he went to the extent of declaring pathos or Karuna emotion as the only one rasa, other rasas being its distortions. Hence in order to understand the real thrusts behind this declaration, a seminar of this kind was arranged.

The present volume consisting of more than thirty-four training and thought-provoking articles, covers a wide range of problems connected with pathos in Sanskii drama. As is inevitable in publication of this nature, the contributions are as diverse as their authors. But these are excellent preces of research. They provide a fresh thinking on the subject. These articles throw a great deal of light on important and relevant aspects of pathos and present a rich material for the benefit of the modern scholars.

The Parishad is grateful to the learned contributors of the articles, who are predominantly responsible for the glory and greatness of the present work. Thanks are also due to those who participated in the discussions to make the subject alive Sincere thanks are due to Honourable Kedar Pandey, the Minister of Railways and Prof Abad Ahmed the Director of South Delhi Campus, Delhi University for their active participation, encouragement and help. I am highly thankful to Dr. Kapila Vatsyayan, Jawahar Lal Nehru Fellow and Vice Chairman. Sangeet Natak Academy for giving her blessings and writing forewords for both the seminars. I am beholder to Prof. Satva Vrat Shastri, Dean, Faculty of Arts and Head of the Department of Sanskrit, University of Delhi, who has kindly been giving valuable suggestions from time to time and heartful blessings and without his help this volume would not have seen the light of the world of scholars I am really grateful to my fellow colleagues Drs Y D Sharma, R N Sharma, Unawala Sharma, Dipti Tripathi R S Seni, R K Kubba, Satya Pal Narang and others who helped me a lot from time to time in the joint venture

Our thanks are due to Shri Nag-Sharan Singh of Nag-Publishers for publishing these volumes so speedily and

<sup>1</sup> Random House Dictionary - 'Pathos'

| 9 घनिक भीर करए। रह का मास्वाद                                                              |          |
|--------------------------------------------------------------------------------------------|----------|
| Dr Ram Gopal Mishra,<br>Lecturer in Sanskrit, PGDAV College,<br>University of Delhi        | 87-100   |
| 10 मानन्दानुभूति भीर कवण रस                                                                |          |
| Prof Vishvanath Bhattacharya,                                                              |          |
| Professor of Sanskrit, Banaras Hindu University,                                           |          |
| Varanası                                                                                   | 101-108  |
| 1 Technique, Object and Heights of Treatment of                                            | f Karuna |
| TREATMENT OF PATHOS IN BHĀSA<br>Dr S P Narang,                                             |          |
| Lecturer in Sanskrit, University of Delhi                                                  | 1-14     |
| 2 मृच्छकटिक में कहत्त् ग्रिभिय्यञ्जना                                                      |          |
| Dr Rajendra Nath Sharma,<br>Lecturer in Sanskrit, Hindu College,<br>University of Delhi    | 15 20    |
| 3 मुद्रारक्षित मे कच्छा प्रसग                                                              |          |
| Dr (Smt) Raj Trikha,<br>Lecturer in Sanskrit,<br>Maitreyi Collge, University of Delhi      | 21-32    |
| 4 वेग्गीसहार में करुण रस की योजना                                                          |          |
| Dr (Smt ) Shashi Tewari,<br>Lecturer in Sanskrit, Maitreyi College,<br>University of Delhi | 33-44    |
| 5 चण्डकोशिक एक दुस्तान्त नाटक                                                              |          |
| Dr (Smt) Kamalesh Garg Lecturer in Sanskrit, Mata Sundari College, University of Delhi     | 45-50    |
| 6 हुनुमन्नाटेक में कहाए रस                                                                 | 25       |
| Dr Tulsı Ram Sharma,                                                                       |          |
| Lecturer in Sanskrit S G T B Khalsa College,<br>University of Delhi                        | 51-54    |

Contents X١ 7 बाइनयंनुडामगौ बरुगाभिव्यञ्जना

| Dr Harsh Nath Mishra,                                     |         |
|-----------------------------------------------------------|---------|
| Reader, Lal Bahadur Shastri Kendriya                      |         |
| Sanskrit, Vidyapith, New Delhi                            | 55-62   |
| े तापस बस्सराज नाटक में करुणानुभूति                       |         |
| Anju Aggrawal                                             |         |
| Deptt of Sanskrit, University of Delhi                    | 63 70   |
| 9 भारत विजय नाटक एक करुए। धनुभूति                         |         |
| Jagdish Chandra Lamba.                                    |         |
| Deptt of Sanskrit, University of Delhi                    | 71-88   |
| 10 TREATMENT OF PATHOS IN KUNDAMĀL                        | Ā       |
| OF DINNĀGA                                                |         |
| Dr Lalita Kupuswamy,                                      |         |
| Lecturer in Sanskrit, Daulat Ram College                  |         |
| University of Delhi                                       | 79 82   |
| 1 । नागानन्द मे वक्षा रस की ग्रमिब्यञ्जना                 |         |
| (Smt ) Madhubala Sharma,                                  |         |
| Deptt of Sanskrit, University of Delhi                    | 83 78   |
| 12 चास के नाटको मे क8एा श्रभिव्यञ्जना                     |         |
| Dr Jagdish Dutt Dikshit,                                  |         |
| Lecturer in Sanskrit Motilal Nehru College                |         |
| University of Delhi                                       | 89 96   |
| 1 । डा० राघवन कत धन।कली में करुए की श्रभिव्यञ्जना         |         |
| Dr Ujjwala Sharma,                                        |         |
| Lecturer in Sanskrit, Daulat Ram College,                 |         |
| University of Delhi                                       | 97-102  |
| । 4 रेडियो सस्कृत नाटक और कस्लारस                         |         |
| Dr Sitaram Sehgal,                                        | 107.107 |
| N-43 Rajauri Garden, New Delhi                            | 103-106 |
| 15 कुन्दमाला नाटक मे करुण ग्रभिव्यजना                     |         |
| Dr Jauharı Lal,                                           |         |
| Lecturer in Sanskrit, Deshbandhu College,                 | 107 114 |
| University of Delhi                                       | 107 114 |
| 16 PATHOS IN THE URUBHANGA                                |         |
| Dr Raj Kubba<br>Lecturer in Sanskrit, Daulat Ram College, |         |
| University of Delhi                                       | 115-118 |

| 17 कालिदास एव करुगग ग्रमि∘य ञ्जना                                                            |         |
|----------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| Dr Pushpendra Kumar,                                                                         |         |
| Reader in Sanskrit                                                                           |         |
| South Campus, University of Delhi                                                            | 119 128 |
| III Pathos and Bhavabhuti                                                                    |         |
| िउत्तररामचरित मे घोक की चिभव्यजना                                                            |         |
| Dr Ayodhya Prasad Singh,                                                                     |         |
| Professor of Sanskrit, Ranchi University, Ranchi                                             | 1-6     |
| 2 भवभृति का घर्मीपनातज कस्सा                                                                 |         |
| Dr Braj Mohan Chaturvedi,                                                                    |         |
| Reader in S nskrit, University of Delhi                                                      | 7-16    |
| 3 भवभूति की करण प्रभिन्यजनाकानाट्य विश्लेषण                                                  |         |
| Dr Suryakant Balı,                                                                           |         |
| Lecturer in Sanskrit, Ramjas College,                                                        |         |
| University of Delhi                                                                          | 17 22   |
| 4 THE TREATMENT OF KARUNA IN UTIARA-<br>RĀMACARITAM IN THE PERSPECTIVE OF<br>WESTERN POETICS |         |
| Dr Avındra Kumar,                                                                            |         |
| Principal, K A Post Graduate College, Kasganj                                                | 23 28   |
| 5 THE PATHOS OF KALIDASA & BHAVABHUTI<br>COMPARED                                            |         |
| Dr (Miss) Asha Goswami                                                                       |         |
| Lecturer in Sanskrit Gargi College                                                           |         |
| University of Delhi                                                                          | 29-38   |
| 6 उत्तररामचरित नायक राम के ध तद्वन्त्र का कारूय मन्तद्वन्द्व                                 |         |
| Dr (Mrs) Usha Choudhuri,                                                                     |         |
| Lecturer in Sanskrit,                                                                        |         |
| I P College for Women, University of Dellii                                                  | 39-52   |
| 7 भवभूति का कारुण्यवाद एक क्रान्तिकारी स्वर                                                  |         |
| Dr Mahavir,                                                                                  |         |
| Lecturer in Sanskrit, Shivaji College,                                                       |         |
| University of Delhi.                                                                         | 51-57   |

### THE NATURE OF KARUNA

Prof (Smt ) Kamala Ratnam

Aesthetics is a firmly established branch of Indian literature going back to the earliest times. Even as the first Rsi uttered his first hymn to the splendour of Devi Usas or the virgin splendour that was Arvani, there were many more who listened These others valued and sifted the great quantity of poetry present before them, selected, the best and passed it on to posterity. It is well nigh certain that the Vedas do not contain all the poetry revealed to our ancestors but it is definitely the best that was there As in other phases of life, in poetry also the systems of evaluation and appreciation function side-by side with the process of creation, very much like the production and consumption of wealth. We have the authority of Rajasekhara to say that there used to be learned assemblies from time to time to judge the merits of poetic works. According to Indian critics Rasa or sentiment is the vital principle underlying all literary creation which comes under the category of Kavya Visvanatha writing in the 14th century A D clarified the issue by saving. 'बाक्य रमात्मक बा॰बम ' A sentence charged with emotion is poetry Earlier critics had been toying with the idea of the various components of Kayva, like Sabda, Artha, Riti (style) and their various ornaments Bhamaha (early 7th century AD) had declard "शब्दार्थी सहिनी कान्यम" forgetting to take into account प्रतिमा or poetic talents For all of us know how to use Sahda and Artha, but very few have the talent to utter poetic speech Realizing to lacuna Bhamaha later added बाब्य द बायते जान कस्यविक्यतिभावन A hundred years later Rudrata clarified this further by saving, "विनयमिट व्याप्रियने शनितव्यासारम्यास " Thus

Pratibhā (Talent), Vyutpatti (Culture) and Abhyāsa (Practice) were recognised as further requisites in the making of a Känyya Pratibhā was explained as Sakti by Mammata (1050 M D) 'विश्व वर्गस्वकीयण सहन्यविष्य 'Sakti or Pratibhā is the very cause on account of which a poetic composition comes into being In the words of Mammata, "न विश्व वर्ष वर्ष प्रत्येत, प्रवृत व वर्षवृत्येत प्रत्ये, 'Anandavardhana in the 9th century A D had already gone so far to say that it was this talent' 'विश्वपत्रिय' which was suggested by the brilliant speech of great poets And the subject-matter treated by these highly talented poets becomes व्या (हम्यू वर्षव्यव्य), capable of being tasted or enjoyed.

सरम्बदी स्वारु तदयंबस्तु नि ध्यन्दमाना महता कवीनाम् । ब्रनोकसामान्यमीभव्यनिकत प्रतिस्फ्रन्त प्रतिभाविद्येषम् ॥

— ध्वन्यालोक I 61

It has been stated earlier that it is, the sentiment or Rasa in a Kāvya which is capable of being enjoyed बाह्य Although a concept of major concern in Sinskrit poetics, the term स्म has not been able to shake off its original physical connotations deriving from the Vedic usage of the root √स to taste, such as 'sweet juice', 'sap', 'essence' The Tattiriya Upanisad refers to the Ultimate Reality as "रसो दें न" Rajasekhara in his 'Kāvyamimamsā' refers to Nandikesvara as the author of a treatise on Rasa. It is also believed that Nandikesvara taught नाट्य to Rharata However Nandikesvara's work has not come down to us. The earliest treatise in which the Rasatheory found expression is the Natyasastra of Bharata which had come into existence before '00 BC In his famous Rasa-sutra Bharata had described the various physico-emo-tional stages of Rasa The fact that 'Poetry is an Art and its immediate purpose is to give delight' was no longer a point of dispute Thus 'Rasa' became equated with aesthetic delight or aesthetic pleasure That this pleasure contained an element of entertainment was hinted by Bharata in his statement 'विनोयक्रमत लोहे नाद्यमेनद्मति' Later thus pleasurable experience of विनोद, enjoyment of an artistic work was given the technical name of Rasa, though pure entertainment or simple passing of time was excluded from Rasa. The author of the Dhva ryaloka interpreting रन as ध्वनि defined it as 'महरयान्य-

बवेष' and 'बट्रवान बीग This भीग or मन भीग pleasurableness of the mind was further developed as 'बीग्रामा व रक्षावेड माद्य "
Later the Kayyaprakāsa underscored this by emphasizing that this sense of pleasurableness was different from other joys received through the senses, as it was all enveloping' विश्वेचनवेचानार' arising out of the enjoyment of Rasa—'रचारचवनमुत्यूच,' and which in itself constitutes the highest purpose of poetry, transcending all other considerations 'राचनवानेवनानिष्या',

Discussing the appeal and potency of Rasa. Bharata went as far even as to say that the प्रतिपाद्य स्म of a दश्य हाज्य (drama or stage-presentation) was powerful enough to provide relief to people stricken in actual life with sorrow, mental depression or bereavement, or those who were simply tired physically-द खार्साता श्रम्पालीना सोकार्याता त्यस्थिताम विश्व मजनत सोके 'Elaborating the idea further Abhinavagupta had remarked 'रमनमवायो हि नाटयम'-नादन is a congregation of pleasurable experiences, and it was Rasa which gave unity to a literary composition PV Kane in his Study of Sanskrit Poetics (1910) has observed that Rasa is both a physical and a psychological experience. Rasas, may they be eight or nine, are divided into two categories, those that are derived from physically pleasurable emotions like रति, हाम, जन्माह and विस्मय and those that derive from unhappy mental states like fear (भर), anger (क्रोप), sorrow (ब्रोक) and lack of sympathy (ज्युष्मा), or just a simple feeling of not being at ease The ninth Rasa Santa was a happy culmination of both mental tranquillity and physical well-being

It is true that in the beginning Rasa w is experienced as the Taste of Food. The six Rasas of food are proverbial With the expansion of man's activities and the growth and enrichment of his vocabulary it was discovered that there was a Rasa or a kind of tiste in the use of words also. The root √tw also menus to feel, to perceive. The success or failure of a literary work depends upon its power to evoke Rass. In the sixth chapter of his Natyassistra, Bharata said that no meaning on flow out of any work of art if it could not elicit an emotional response, 'at 'grang affects start' Afficiough Rasa in general evokes an agreeable response, the position of the four Rassa associated with unhappy mental states (ετιθητης) like τίνη, 'θι, 'θιτης, 'ψητης is a little different. In real life sad

or fearful experiences do not provide pleasure or even healthy entertainment, but a dramatic representation gives delight even if it contains sad (करण) episodes This subtle distinction between करण in real life and artistic करण is a process of intellection In other words a psychological process in which both मन and दृढि participate The स्वादिभाव of क्रम 15 शोक derived from the root পুলৰ পুলৰ may mean to grieve, bewail or feel sad, but it also means to regret, to repent in other words to think to contemplate As opposed to the physically pleasurable emotions like श्रमार, शस्य निस्मय etc', करण is evoked only after one remembers or goes over the cause of grief in his mind A very good example of this is Bhasa's most moving and beautiful रगेड

'द् स त्युक्त् बद्धमूलीऽनगग . स्म वा स्मरवा याति द ल नदत्वम । यात्रा त्वया यद्विमुच्येह वाप,

प्राप्तानच्या याति बद्धि प्रसादम् ॥ The same idea is expressed in a more profound and

philosophical manner by Kalidasa when he says रम्यारिण वीक्ष्य मधुराइच निशम्य शब्दान्

पयत्सुकीभवति यन्सुखितोऽपि जन्तु ।

सच्चेतसा समर्गि ननमबोबपुर्व

भावस्थिराणि जनशन्तरमौहदानि ॥

Sakuntala V-2

Bharata in his famous Rasa sutra had spelt out this extremely complicated physico mental process by saving विभाग-नुभावत्यभिचारिसयोगाद्रमनिकाति ' Now this very analysis of the phenomenon of Rasa is the result of intellection, चिन्तन, अनिधनन or thinking The poet mulls or broods over his experience of beauty, and then adds to it from the storehouse of his mind and knowledge Hence poetry has been defined as 'recollected The same idea is expressed when it is said that 'Poetry is the criticism of life A few examples from tested English poetry would suffice 'I remember, I remember / The house where I was born, / The little window where the sun/ Came peeping in at morn, -- or 'Oft in the stilly night/ Ere slumber s chain has bound me,/Fond memory brings the light/ Of other days around me - or 'Fade far away, dissolve, and quite forget/what thou among the leaves hast never known./ The weariness, the fever, and the fret/Here, where men sit and hear each other groan / Where palsy shakes a few, sad last gray hairs./Where youth grows pale, and spectre-thin, and dies./Where but to think is to be full of sorrow/And leadeneved despairs./Where beauty cannot keep her lustrous eves./ Or new love nine at them beyond to-morrow for these famous lines of Wordsworth, 'For oft, when on my couch I lie/In vacant or in pensive mood./They flash upon that inward eve/ Which is the bliss of solitude, And then my heart with pleasure fills./And dances with the daffodils ' It cannot be denied that 'A poem in part is an intellectual experience' To say that poetry is the expression of an emotion is not stating the whole truth 'To disregard the quality of thought expressed would degrade the value of poetry, for it is obvious that thought plays a prominent part in poetic experience ' (P Gurrey, 'The Appreciation of Poetry ')

Poetry is the use of intellection, conscious use of the mind or and tfa) and its power to think and reflect Beauty or Rasa as pure emtoon could be experienced by an unlettered person also but it could not be transformed into an artistic creation without the touch of intellect The mind may conceive of a certain situation, intellect gives it voice Bharata had unmistakeable stated this when he said.

> न भावहीनोऽस्ति रसो न भावो रमवजित । परस्परकता सिद्धिस्तयोरभिनये भवेत ॥

Hence 'Rasa is essentially a thought-feeling synthesis' (K Krishnamoorthy, 'Essays in Sanskrit Criticism' p 62) The various components of Rasa frurt, 47µrt and -4ferific are psychophysical in nature A certain state of mind produces certain changes in body and mannerisms (47µrt) at the sight of feuri (external excitants), which lead to further mental and emotional experiences (42fratform) which are fleeting in nature Since all this in the first instance takes place in the imagination of the creative artist, it seems pretty certain that the locus meant by Bharata was the artist's mind' (10c ct p 63).

Let us study the process of Karuna becoming हुन or कान्या in an artistic composition like the उत्तरपानवितन् In this famous drama of Bhayabhuti. Karuna is built up by constant backreferences to past incidents invoking sorrow. Rama and Sita are united in the lap of luxury and power They are in each other s embrace Sita has been freed of her guilt (if any), and Rama is king all powerful Their union is about to bear its sweetest fruit as Sita is pregnant with two strong धांत्रम boys They are happy in their togetherness, and all is well with the world there is not a cloud to darken the clear skies of their happiness But the poet has decided to evoke Karuna even out of this blissful situation. Hence he takes resort to past memories and recollections of sorrowful incidents Moments spent in hanny, carefree umon which are never to be recaptured except in regretful memory Sita too feels that at last the world is on the right side of her The painful memory of the torture and mockery of Rayana's prison, and the long years of suffering in exile in the forest are a thing of the past Under these circum stances the mere return of her father to his capital should not make her sad or despendent. Yet she is sad and cannot be consoled It is so because the poet wishes it so The poet's purpose is to depict Karuna The same Rama who has declared bravely that he will put aside the claims of even the most tender and elevating human emotions, and if need be even forsake Janaki in order to please the people—''स्नेह स्वा च सीस्य च यदि या जानकीसप्रि !"—now confesses that he would not be able to bear separation from her "हिमस्या न प्रयो यदि परमसहास्त् विरतः ।

The Karuna is further sought to be strengthened by reviving old memories of the period of exile Laksmana asks his brother and sister-in law to look at some paintings. The parification of Sita by means of the fire-ordeal has to take precidence over the early childhood scenes of the family. This transgression of the time-sequence has been done purposely to enhance the pathos of the situation and to suggest the shadow of the fate which is going to befall her. It is to be noted that the memory of her own ordeal and humiliation does not evoke any sense of pathos in Sita, or is it a studied coldless on her part, an attempt to wipe out the painful memory by gnoring it? "sreading ang is be says, "spring given streng"." 'Let us see your powers on the path of th

sorrowful for mm, "द खाण्निमनसि पुनर्विष-चमाना हत्ममत्रव इव वेदना करानि !" For Rama the emotion of Karuna is so strong that it causes quasi physical pain to him. He cuts short Laksmana's description of the scenes and says, ''विरम विरमान पर न समोऽहिम। प्रत्यावत्त प्रतित्व स मे जानकीविषयोग !" The ease with which he decides to part with Janaki a moment later after hearing the report of Durmukha is in pathetic contrast to the above One cannot miss noticing that the poet has deliberately contrived to create this situation in order to make Rama's plight all the more poignant. Thus it is apparent that poetic truth is, higher than scientific truth. The poet with the touch of his genius (प्रतिभा) is able to impersonalize a situation on account of which the becomes आस्वार This is known as साधारणीकरण and is the reason why even sadness (करूप) can be intellectually appreciated. As now it is nobody's personal sorrow. It is just the poet's representation of sorrow. It is the poet's genius, his intellectual ability which is at the back of the appreciation of Rasa poet himself must be a person highly susceptible to Rasa. Like Lord Siva he must possess the capacity to digest the bitterness of weat before serving it as and to his reader. As has been stated by Anandavardhana,

श्रुङ्गारी चेत्कवि काव्ये जात रसमय जगत्। स एव वीक्षरागश्चेत् नीरस सर्वमेव तत्॥"

-- ध्वन्यालोक परिकर क्लोक after III 43

In other words the creative urge itself can be regarded as Rasa, unless the poet is full of Rasa himself, he cannot let it overflow.

"यावत्पूर्णों न चैतेन तावन्नैव वमत्यमुम्" unless the heart is full it does not spill over

Rasa transformed into poetry is a joy both for the poet who creates it and the critic who appreciates it. Bharata has taken pains to define the बेसार or the critic.

"यस्तुष्टे तुष्टिमायाति शोके शोकमुपैति च । दैभ्ये दीमस्वयम्बेति स साहये प्रेशक स्फृत ॥"

At its first impact Rasa is entirely a matter of emotion and feeling. Later in the critic's eye it admits of intellectual and analytical factors. Karuna in poetry is more in the nature

like ਕਜ਼ੇਰਤ

of स्पृत्त (recollection) and reflection. As stated above poetry has been defined as recollected emotion or feeling. A good example of this are the many lyrical outbursts of the poet Bilhana in his बोराज्याचित्रा where the poet remembers the various beautiful attitudes of his lady love,

प्रधापि ता भुजनतापितकण्याचा, वक्षस्यक मा पियाय यमोघराम्याम् । इयिन्नमितित्तमसीकावित्योवनान्ता, परवापि मुग्ववदेना वदन पिवन्तोम् ॥" "अद्यापि मे वस्तनोमपुरागिर-तम्या, पान्यवदिन व बानि निरक्षित ।" निद्रानिभीनितद्यो मदनप्रदासानान्यस्यामि हत्यस्याने स्थापित न्यस्यानि स्थापित । स्थापित निद्रानिभीनितद्यो मदनप्रदासानान्यस्यानान्यस्यामित हत्ये किमपि व्यनित ॥"

He is on his way to his death, it is a moment of extreme pathos for him. Yet he is enjoying the recollection of the pleasure of his stolen meetings with the lady. Beauty seen or experienced in any form touches the heart. This melting or moving of the heart, reducing it to a state capable of over-flowing is again made possible due to the poet's will and power. Anandavardhana has said that a good poet can made ware objects behave like \$4\$ rain \$4\$ was fentiently beings behave

''भावानचेतनानिष चेतनवच्चेतनानचेतनवत् ।

व्यवहारयति ययेष्ट सुक्ति काव्ये स्वतन्त्रतया॥"

The following may be quoted as examples of बचेनन (nonsentient) behaving as चतन (sentient) under the compulsion of Rasa

"जनस्थानं शून्ये विश्वलकरणं रायंचरितं रिप्रावा रोदित्यपि दलति वज्रम्य हृदयम् ' and ''नृत्त मयूरा कुनुमानि वृक्षा दर्भानृपातान् विजहहं-रिष्य । तस्या प्रपन्ने समदु खमाबमत्यन्तमासीदृदित वनेऽपि॥"

The behaviour of Ahalya under the curse of her husband Gautama may be cited as an example of \$\frac{3}{1}\$ becoming \$\pi \text{Athough Valimki does not mention it, the common belief is that Ahalyā actually turned to stone as a result of her husband's anger

Thus the total absorption of the heart and mind in the mood of the moment, total self-forgetfulness is Rasa or

aesthetic experience. The enjoyment of artistic Karuna in poetry or drama is because of the self's complete absorption in the spectacle. Seeing the unhappiness of Rama and Sita on the stage, we forget our own small personal sufferings. Due to uture/tirve the facts of our personal life are relegated to the background.

In the West the tragedy with its conventional tragic ending is considered the high point of Karuna. In our opinion the isolated unhappy ending of a Kayva, alone does not conribute to the tragic atmosphere. Similarly the contrived happy ending of the Uttararamacaritam does not make it a Tark war Kayva. In the depiction of Karuna, it is the spirit of undaunted courage in facing sorrow which highlights the tragic flavour and makes it more acceptable. Man is to be seen at his best when he is face to face with extreme adversity and does not succumb to it. We feel spiritually elevated and happy when we find Rama speaking thus in the presence of Kaikeyi.

सद् बूहि वचन देखि राज्ञी यदभिकाक्षितम् । करिच्ये प्रतिजान च रामो डिर्नाभिभाषते ॥

The steem of Karuga is the manner in which the character faces his tragic destray. The career of Karua in the Maha bharata is a very good example of this Knowing that the parting with his seria and greef may mean his death Karua heroically gives them away to Indra. This he does in accordance with his nature as a straft. And our hearts are filled with joy and admiration for Karua at this moment though the tragic ending of his his is very clear. In this way Karua is a highly refined and elevating aesthetic experience and stands distinct and above all other emotional experiences. Further more, the touch of Karuna imparts grace and beauty to other Rassa as well. The highly awakened sense of duty, the spectacle of man rising above his petity tendences are the factors which transform the pain and sorrow of Karuna into a pleasurable experience.

Fathos or Karuna in its physical impact is not so painful. The most painful aspect of pathos is its inevitability. We would like to escape painful experiences, but very soon

The mis shapen निवृत्तम and the dwarf jester laugh and cut jokes to cover up their own personal misfortunes and physical inadequacies together with the unhappy spots of their employers. In शेर Karuna is present as inevitable death and as one's own limited knowledge in निवृत्तम

Bhavabhut's analysis of Karuna is the stern reminder to man that in the timeless ocean of existence, his life is just like a sudden rush of waters, the forming of a wave or the emergence of a bubble. The realization and acceptance of this inevitable is Karuna. For Bhavabhuth inmself the greatest tragedy was that none of his contemporaries understood him. All found fault with his writings (लग स्क्रेंग क्या पाया कालू दूवने व्या), and he had to end his life hoping that some day out of this boundless earth and vast ocean of timelessness will a marrant be born who would do ustice to him.

#### PATHOS IN SANSKRIT DRAMAS

Mrs S Ambike

The question of pathos in Sanskrit dramas is sought to be considered with reference to

- (a) the theoretical framework of Sanskrit dramas
- (b) extant Sanskrit dramas
- (c) western literary tradition

The statement that is finally sought to be made is that although the theory does offer plenty of scope for pathos on the one hand, it restricts its full play on the other. Consequently although a large number of Sanskrit dramas contain utterances and depict situations that are very moving and pathetic in their narrow context. They never cover the entire canvas of the drama. Pathos in Sanskrit dramas never reaches the extent and intensity that it does in what is called tragedy in western literature due to limitations, inherent in the theory itself and in the Indian situation.

The Greek term 'pathos signifies an intense emotional experience or suffering and is mostly used to mean that quality of an utterance or an event which gives rise to sachess or pity is a feeling for the sufferings and misfortunes of others for the pain, loss or injury endured by others.

Sanskrit dramatic theory describes dramas as a mittoring of what goes on in the world Thus conception is expressed in various ways Brahma is said to have called it instead as वर्गन्वकान 'a reflection of all the action of men' Bharata himself states it in so many words वंदीस्थाना नवस्य नाट्य बानावृत्तिवना 'a representative depiction of the emotions of all these three worlds'

नानाभावोपसम्यन्न नानावस्यान्तरात्मरुम् लोकवृत्तानुकरण् नाटयमेतन्मयाकृतम् इत्तमाधममध्याना नराणा कमंसश्रयम् ॥ I made this natya full of various feelings, having as its content various changing states and situations, a mirroring of the ways of the world, based on the actions of people of all kinds, high, low and in between' He continues further

सप्तद्वीपानुगरण नाट्ये ह्यस्मि प्रतिष्ठितम् देवताना ऋषीला च राज्ञामथ कुटुम्बिना कृतानुगरण लोके नाटयमिन्यभीथीयते ॥

'In this natya is effected the mirroring of the seven islands (i.e. the entire world). The imitation of the doings of godds, sages, kings and the householders as well, in this world, is called nativa

This concept of natya persisted throughout as is seen in the statement of Dhanafinya a much later writer on dramaturgy when he defines natya as 'यमस्त्रपूर्वित्रविद्यम' 'natya is an mutation of actual situations'

The fact that the theory conceived drama as a depiction of the feelings, actions and situations which form the experience of people of all kinds and in all places, whether mortal or immortal, mighty or week, makes it quite evident that suffering grief and sorrow being a common universal experience confronted by human beings in various ways and situations had to have a place in Sankstri dramas

In describing drama as भाषानुस्त्य 'im tative representation of emotions' Bharsta has made it quite clear that drama is very much concerned with the stirring of various emotions The theory considers rasa, a state of emotional gratification brought about by an interplay of various basic and transitory emotions displayed in the drama through the words, gestures and conditions of the characters during the course of the various incidents of the dramatic plot, as the most important factor in a drama Everything that is included in the drama is geared to it. In the formal scheme of the classification of the that Sanskrit dramatic theory presents the element of pathos has maximum scope in the evolving of sen an 'the pathetic sentiment' I will go here into the details of the theoretical statements of Bharata about this rasa Karuna is said to arise from the basic emotional state of sorrow अय करणी नाम शोक्रमागिप्रमार The external causes that lead to it are शाप 'a curse' बरेग 'torture , विशिवान 'ruin' इन्टरनविश्रयोग 'separation from

the loved One', विस्तवास 'loss of grandeur', यह kill ng, बच्च 'captruty', विस्त 'desertation', उपयान 'injury, व्यन्त 'disaster' सेक is manifested through the enacting of असुमान 'shedding of tears' परिष्ठ 'lamentation', सुवकोच्च 'parching of the mouth, वैष्य 'loss of colour ie liveliness', स्वस्तास्त्रम 'limpness of the body', क्लाम 'sighing', स्वित्तिक्ष' forgetfulness' and through the transitory emotional states of निर्देष 'total indifference', न्यति 'langour', रुप्त anxiety, असेमुझ 'yearning', स्वीच 'lagitation', मेर्च 'unconsciousness' वम 'fatigue' किया 'depression' देख' dejection/helplessness' स्वर्मा 'siskness', बट्टा stupor, जमार 'mental disorientation', अप्ताम 'fatigue' fear, 'anter menta, मण्य death, स्वरम 'petrification', सेण्य 'trembling' असु 'tearfulness' and स्टाइंट breaking of the voice These details clearly show that the situation of क्लाप ना sasturated with patho

Another rasa that offers plenty of scope for pathos is that the crotic sentiment of the further type arising out of teachfurther a situation which has already been described as having the potential of the theory admits that further comes very close to a tea The visual manifestations of the situation in case of both are, more or less, the same, the intrinsic distinction lying in the fact that in one case these manifestations spring from sorrow due to a disaster that leaves no room for hope while the other springs from sorrow founded in intense love arising due to the disaster of separation which is expected to terminate in course of time as stated by Bharata therap fively and the state of the state

Although ostensibly it is the situation enumerated by the thour as having the potential of \$\pi \pi \text{k} \text{Farraw that seem to abound in pathos, if examined closely, the situations that have the potential of \$\partial \text{t}\$ the violent sentiment arising out of the basic emotion of \$\partial \text{t}\$ the violent sentiment arising out of the basic emotion of abhorreace and of ware the fearful sentiment arising out of the basic emotion of terror are also capable of providing sufficient scope for pathos because as described by the theory, there is an overlapping of the visual manifestations of situations that lead to these reases, in terms of incidents which serve as causes, in terms of gestures and the transitory emotional stages of the characters as are prescribed in case of \pi \pi Actually the close relationship of \$\partial \text{t}\$ with \pi \pi \text{s}\$ essentially the close relationship of \$\pi\$ with \pi \pi \text{s}\$ espressly declared by Bharata when he enume-

While the theory thus provides for the possibility of an ample measure of pathos in Sanskrit drama, it also reduce this possibility immensely in other ways. To be a source of pleasure is declared to be the aim of drama when the theory states that Brahma created drama in reference to the request of gods for a pleasureable pasttime to provide relief to the people in this chilotic world full of stresses and strains of life. It was to be a thirdry a means of recreation Bhartat declares in unmistakable terms 2 material artificial traffera frequency for these affected with misery, fatigue and gnef. This concept that drama should be a source of pleasure and it has to be on the whole a delightful experience no matter what it depicts has a stomatically ruled out a serious depiction of sorrow which avers side to pathos

to the prevailing norms. This superimposed function in addition to the original one of providing fun, this educative and creative aim of the drama has inhibited the choice of the central figure of the dramas the choice of plotand its development and has given rise to a set and hackneved pattern of plot construction and plot development as witnessed in the scheme of the five 13 HURS. five YEAR S. and five #FJs This scheme his, to a great extent, cramped the creative instinct of the dramatists and forced them to fit their dramas, more or less into this mould. The central figure in the drama has to be necessarily a personality that could be a model to the others the plot has to be such that it upholds the accepted values and develops towards a predetermined end where the central figure has to emerge as successful and happy so as to keep intact the faith of the people in the accepted world order. In such a scheme of things there is not much scope for genuine and sust inted p thos For. misfortunes of a good no de and amocent min which alone could evole pity and sadness could be shown only unto a point because finally the good and the noble have to triumph The misfortunes of the bad and the wicked would not really lead to pathos but only to a sense of gratification, that he has got what he des rved there has been cosmic or divine mistice

level of the theme It was thus left to the dramatists to make the most of farmarger if they desired to bring into the drama the element of pathos, an element that always stirs the human mind the most, at all times and at all places. In the sphere of Sanskri, t drama the theory dominated and influenced the dramatists. Whatever creativity and deviations they have shown are either before the theory became a binding force or within the frame-work offered by it.

The truth of what has been said so far is borne out by facts when one turns to the Sanskrit dramas themselves In the impressive array of Sanskrit dramatic works there is only one that could be said to evoke बरुपरम where the theory provides maximum scope for pathos, namely the उत्तररामचरितम of भवभनि It almost appears as if wavfa-probably knowing fully well that the undercurrent of life is sorrow went out in revolt to declare पनो रम नरण एव 'karura is the only real rasa, the rest are only its variations. It is only in this drama that right from the first act till the last there is sustained pathos. And yet inspite of his rebellious and successful attempt defying all convention to establish करण as an equally effective rasa in drama like रहतार or बीर or perhaps more, जबबून succumbed to the precepts of the theory and even went out of his way and changed the well known tragedy of the epic to bring about a happy end merely to avoid a disastrous one which would have broken the conventions and would in no way have left the audience in the serene state that a rasa is supposed to bring about Pathos had to be curbed to fit into the concept of a rasa

Prominent amongst the dramas that delineate विश्वजनम सद्भार and contain, therefore, a good deal of pathos are the अभिज्ञानशाक तलम of कालिदाम and स्वप्नवानवदत्तम of भाग It is needless to go into the details of how delicately and effectively pathos is woven by these two poets, each in his own way, into the fabric of the drama to bring into relief the deep love between the hero and the heroine Both the nocts are masters of expression. expert in handling their themes and know very well how best to describe a feeling or a state of mind whether with restrain or with abandon, whether with a single word, a silence or as an emotional outburst. Pathos in these dramas is however. necessarily confined to certain situations, sometimes restricted to mere utterances and however effectively it may occur it remains a secondary element, merely a tool or a variation of the theme because it does not form the main interest of the dramatist and since one definitely knows well in advance that a given s tuation is merely a passing phase its effect is also short lived

What has been said above applies to the other plays too which depict situations of sorrow or suffering in some context or other. One would not be far from truth if one says that almost every Sanskrit drama contains pathetic situations and utterances to a greater or smaller degree because a poet always seeks a variety of themes to give himself a chance for poet c expression and the theme of sorrow being a universal one is popular with the poets. One would therefore come across the element of pathos in almost every work if one were to seek it. What dimension and what effect that element has depends on the total design because it is the total design that g ves the perspective. In this total design of the Sanskrit dramas pathos always gets a secondary place, sometimes quite prominent so as to appear as the major theme, sometimes prominent enough to be the twin theme, sometimes merely a variation of the theme and sometimes even as a mere condiment in the poets bag of spices to give an additional flavour to his piece of artistry

It is already a well known fact and as such not a matter of learned investigation that in sanskrit dramas pathos has and could never get the evalted place that it has obta ned in the west in the literary gence called tragedy. Tragedy is a concept which seems totally alien to the dramatic tradition in ancient India. The reasons are not for to seek. As Keith has aptly put it "to the force of tradition is presumably to be ascribed the absence of any effort at tragedy, though its absence undoubtedly comcides with the mental outlook of the Indian people and their philosophy of life" The basic elements of which western tragedy is composed are as put by Keith "conception of human activity striving with circumstances endeavouring to assert itself in the teeth of forces superhuman in power and uncontroflable and meeting with utter ruin but yet maintaining its honour" As Keith says all this "is alien to Indian thought Fate is nothing outside man, he is subject to no alien influences. he is what he has made himself by acts in past lives, if he suffers evil he has deserved it as just retribution ' The basic components of western tragedy to use the technical terms-are hubris arrogance or insolence of the hero, harmartia, a sin or an error, peripertia a sudden reversal of fortunes and anagnorisus a realisation before the final disaster. The hero has to be an outstanding personality of admirable stature who has the strength to confront and to enterinto conflict with forces far beyond him But he should not be perfect. He has to have some-flaw somewhere that would drive him to commit an error knowingly or unknowingly which would lead him slowly but surely to an rreparable disaster inspite of the recognition on his part of his error which has come too late once more because of forces beyond his control. These ingred ents of a tragedy are bound to exist n the actual world at every time in every place but the, are totally unsuitable as stuf for exalted Interature whose task it was to set up models for the people They are incompatible with the Indian psyche moulded as it is through the ages by its philosophy of serenity, of a peaceful acceptance of whatever comes as an inevitable result of one s own actions of aspirations towards perfection. This is particularly true of the age when Sanskrit dramas came into existence, when everything was done in confirmation of accepted authority which first laid down a didactic purpose and then laid down the details Each nation produces literature according to the m lieu in which it grows and every literature has. therefore its special quality and appeal both on account of what it has and what it does not have

# करुण रस का आस्वाद तथा पार्चात्य ट्रेंजेडी

प्रो० इन्द्रनाथ चौधुरी

संस्कृत साहित्य में जामदी का विकास नहीं हो सका क्योंकि यह साहित्य मुलक्ष्य से झादश्रंबादी साहित्य रहा है। यहाँ सवर्ष है परन्तु झात्यन्तिक विरोध नहीं है। यहाँ संघर्ष दो व्यक्तिस्वों की टकराहट नहीं—इच्छा और भादरों का सथपें है जिसमे भन्तत भादर्श की विजय होती है। इसीलिए यहाँ ट्रैंजिक साहित्य नहीं निखा गया है। तत्कालीन भारतीय दिश्कीए के अनुसार मृत्य यहाँ होती ही नहीं -- मनुष्य का शरीर नाशवान है, उसकी भारमा असर है। और फिर मृत्यु है क्या, जबकि सढे पत्ते की खाद भी क्या पौषा ही उपजाती है। इसीलिए यहाँ मौतरूपी जाडे की बात अकेल नहीं की जाती, नव-जन्मरूप वसन्त को भी उसमे जोड दिया जाता है -- ' तिशिर वसन्ती ' द्रर्थात यहां पत्ते का फरना ग्रकर के फटने से ग्रनग नहीं देखा जा सकता। इसीलिए शीत यहाँ मृत्यु का प्रतीक नहीं वह वसत के आगमन का सदेशबाहक है। संस्कृत साहित्य के अधिकतर मादर्शवादी होने के पीछ एक दसरा कारण भी है कि यहाँ काल की गति सीघी नहीं मानी जाती-उसकी एक चक्राकार गति होती है। काल की इस भवधारणा के कारण आदमी की मौत कभी नहीं होती। वह केवल गरीर को त्यांग कर फिर नया शरीर धारता करता है। इस तरह यह कम चलता रहता है जब तक कि मोझ न मिल जाये, जो घर्म, ग्रंथ ग्रीर काम के बाद की कड़ी है। इसीलिए यहाँ संस्कृत साहित्य में दैंजेडी ही नहीं अपित पूर्ण जीवन का चित्र अकित दिखाई पहता है जिसमे दृख भौर सुख दोनों ही विद्यमान हैं। यह जीवन तभी सुखमय बनता है जब द स या यातना को धादमी भोगता है। कष्ट उठाना उसका नैतिक बन है। यह धस्तित्व बोध भारतीय माहित्य का निराला तत्व है जहाँ द स भीर सख एक दसरे के योजक हैं। इसीलिए शिव के मियक म जब वह एक हाय से व्यस करता है तब वह रुद्र है भीर जुब दूसरे हाथ से रक्षा करता है तब बह जिव है। हमारे साहित्य में एक प्रसिद्ध बिम्ब के द्वारा भी इस मानसिकता को स्पष्ट किया गया है — कमन के पत्ते पर भोत की बुंद जो कितनो सिएाक है मगर फिर भी कितनी सुन्दर। झाल के भीतर नित्य को बाँधने की यह भारतीय कला है और इसीलिए सस्कृत साहित्य में दैंजेडी के नहीं होने पर भी

दृख को नकारा नहीं गया है। इस दृख की 'क्ली के भीतर प्रधी होकर रोती हुई खुशबू' के साम तुलना की गई है प्रधीत यह दृख हमेछा सुन्दर है जो सुन्दर है वहीं ग्रानन्द है (Beauty is pleasure regarded is the quality of a thing, Santayana)। ग्रत भारतीय मानसिक मनोवत्ति ने दुख, व्यया या कव्ण को स्वीकार किया है और उसमें मानन्द को स्वीकृति दी है। दूसरे शब्दो में भारतीय विचारधारा में कच्छा रस का म्रास्वाद कोई मूलमृत समस्या के रूप में उपस्थित नहीं हुआ है। यहाँ तो करण के साथ 'रस' शब्द युवत रहने का तात्वयं ही यह है कि उसका धास्त्राद मानन्दा-त्पक है यद्यपि कक्ष्ण रस को दुसारमक मानने वाले सस्कृत के झालोचको की सस्था कम नहीं है। पाइचारय साहित्य मे टैजेडी का ग्रन्त द खात्मक ही माना गया है। इस प्रकार भारत में कहला रस तथा पाइचारय में त्रासद नाटक का ग्राधार लेकर करुएा (pathos) के ग्रास्वादपक्ष का विदेचन हमा है यद्यपि पाइचात्य ग्रालोचकों के सम्मृत ग्रालोचना का ग्रावार वास्तविक त्रासद नाटक रहे हैं जहाँ केवल व्यस, नेवल सबर्प, केवल विरह, केवल द ख का खेल ही तरगायित होकर अपरूप रस मूजन होता है। परन्तु इसका अर्थ यह नहीं कि संस्कृत में त्रासद नाटक के ग्रामाव का कारण यह है कि यह नहीं कि सरक्षा में निष्य निष्य निष्य निष्य के नहीं पहचानते थे। उन के नाटकों में ब्वस ने माध्यम से, विच्छेद के माध्यम से जो रस उद्देनित हुआ है उसका महनीय चित्र हुने प्राप्त होता है। किन्तु उनकी चेट्टा थी कि इस ष्ट्रबस के ऊपर मिलन की शांति रेखा खींची जाए। दुल तथा कच्ट का चित्र कितना ही ममन्तुद रूप में क्यो न प्रस्तुत हो परन्तु समान्ति मे सुख होना चाहिए। 'मधुरेण समापयेव' ही उनका उहेश्य था। इस प्रकार भारतीय साहित्य में हमें करण रस प्राप्त हो जाता है परन्तु वह त्रासदी में परिएात नहीं हुआ है। दूसरी और पाश्चात्य में विशुद्ध त्रासदी का रूप दिखाई पहता है। पलत करुए रस तथा पाश्चास्य त्रासद बोध के ग्रास्वाद को लेकर श्रालोचना में भी अतर दिखाई पढता है। भारत में इस प्रश्न के दो समाधान उपलब्ध होते हैं —

(क) रस प्रानन्द रूप है इसीलिए करुए रस भी परमार्थन ग्रानन्दमय ही है। इस परम्परा को 'स्थायी विलझाएो रस ' माना गया है।

(स) रस मुखरु जासक होता है और कहण दु खहप ही है परन्तु फिर भी वह प्रास्वादनीय है क्योंकि यह नाट्य भावो का स्वमाव है या नट का प्रामिनिय प्रषया मुक्कित कोशल ही इसके प्रास्वादनीय होने का कारण है प्रयक्ता कविनत स्रतित प्रयया नटयल प्रतित का यह चासकार है। इस परम्परा को स्वामी रही भवति वहा गया है।

पारचारय विवेचन मे इस प्रश्त का एक ही समाधान है कि त्रासद-काव्य का ग्रास्वाद द् खात्मक ही है परन्तु इस दुख के साथ-साथ जीवन के एक गम्भीर सत्य की उपलब्धि होती है। यह त्रासद बोध मानवीय ज्ञान की यात्रा है जहाँ वह अपने कर्म के, अपने विश्वास के, अपने ईश्वर के तथा अपने जगत के बारे में सन्य को जानना चाहता है। डा॰ मेघ के अनुसार त्रासद बोध में सबय तथा विश्वास का यत्रणांभोगतथा सघर्षका सहकार रहता है। यह बोच ईश्वर यास्वर्गयापुण्य के रूप मेक्षति पूर्ति नहीं कर सकता। त्रासद बोध प्रश्नो का सिलसिला है, इहलोक के कमें युद्ध की गाया है जो कभी विस्मयकर लगती है तो कभी रिकनसिलियेशन की घोर से जाती है या फिर हमे चैलेंज करती है और इसीलिए धाक्यंक होती है भीर भन्ततः मानन्द प्रदान करती है। इस तरह करुए रस के विवेधन के दी भाग हैं। पहले भाग में उन विद्वानों के विचारों का विवेचन है जिनके अनुसार करुए। रस प्रान-दात्मक है। दूसरे भाग मे वे विद्वान है जिनके अनुसार करुण रस दु खात्मक होते हुए भी उसमें कुछ ऐसी विलक्षणता है जिसके कारण सामा-जिक उसका झास्वाद पसन्द करते हैं। इस भाग के झन्तगंत पाश्वात्य विद्वानी का त्रापद-विवेचन जुड जाता है क्योंकि वहाँ भी आस्वादनीयता के नाना कारण दृढे जाते हैं।

### कदण रस परमार्थंत धानन्दात्मक है

सहक काव्य बाहियवों में से लगाम मंगी ने कहण रस को झानन्दात्सक माना है। प्रभिनवपुन्त रस को झानन्द क्य पानते हैं। उनका कहना है कि सब रस सुझ प्रधान हो है नियों कि स्वतिष्य की वर्षणा हो उनका कहना है कि सब रस सुझ प्रधान हो है नियों कि स्वतिष्य की वर्षणा हो उनका कहना है कि सब पर्य प्रधान हो नियं के स्वतिष्य के स्वतिष्य कि सह के सिक का हुव्य विभाग्त हो सकता है। हुव्य की अग्तराथ श्रुन्य प्रयांत निर्वचन विभाग्त अपस्या ही मुक्त का स्वव्य ही हु व विभाग्त क्य हो ही नहीं सकता। साक्य बांतिकों का कपन है कि दू स रजोहित का धर्म है। इसमें उन्होंने वाक्य की दू का स्वव्य करानिकों का धर्म है। इसमें उन्होंने वाक्य की दू का स्वव्य करानिकों के स्वर्ण स्वाति की अपकार की विभाग्त होता है। तथा रिवच के स्वर्ण के स्वर्ण करानिक का प्रविच्य निवागत होता है। तथा रिवच के स्वर्ण के स्वर्ण का स्वर्ण के स्वर्ण का स्वर्ण के स्वर्ण का स्वर्ण के स्वर्ण का स्वर्ण के सिद्य का स्वर्ण वा सिंक विभाग्त का स्वर्ण के सिद्य का सह स्वर्ण के स्वर्ण के स्वर्ण का स्वर्ण के सिद्य का स्वर्ण वा सिंक हमा सिद्य का स्वर्ण का स्वर्ण के सिद्य का स्वर्ण का स्वर्ण के सिद्य का स्वर्ण का स्वर्ण का स्वर्ण के सिद्य का स्वर्ण का स्वर्ण की सिद्य का स्वर्ण का स्वर्ण का स्वर्ण का स्वर्ण के सिद्य का स्वर्ण का स्वर्ण का स्वर्ण के सिद्य का स्वर्ण का स्वर्ण की सिद्य का स्वर्ण का स्वर्ण की सिद्य का स्वर्ण का स्वर्ण की सिद्य की सिद्य का स्वर्ण की स्वर्ण की सिद्य की स्वर्ण की सिद्य की सिद्य की स्वर्ण की सिद्य क

का 'उदासोक्टस हव' तथापि यह भूलने से काम नहीं चलेगा कि प्राम्तव ने जीवस के प्रति सुझांत स्टिटकोस का प्रथमाया धीर दुर्भाग्यपूर्ण ज्यात मे स्वय-स्वित होने को महत्ता दी। प्ररस्तु ने मनुष्य प्रीर पशु का फर्क बताया, भारत ने मनुष्य धीर देवता का समन्यव किया।

विश्वनाय ग्रांदि कतिपय विद्वानो ने रस को ग्रलीकिक माना है, कलस्वरूप लोकिक घटनायें जब काव्य में स्थायित होती हैं तब वह ग्रलीकिक शिल्प-मृतिं धारण करती हैं। उनका कहना है--

> ग्रलोकिकविमास्य प्राप्तेम्य काव्यसश्रयात् । सल्य सञ्जायते तेम्य सर्वेम्योऽपीति वा क्षति ॥

इस प्रकार विश्वनाथ करुए रस के धानन्द को धलौकिक मानते हैं। मन के जी भाव रस रूप में परिरात होते हैं वे अवश्य ही लौकिक होते हैं किन्त यह 'भाव' या 'इमोशन' रस नहीं एव सनुष्य के मन मे जो घटनायें ये भाव जागृत करते हैं थे भी काव्य नहीं। शोक एक मानसिक मान या इमोशन है। लौकिक जगत् के बाह्य कारएों से मन में शोक जगता है और मनुष्य शोकार्तहो उठता है किन्तुयह रस नहीं है और नहीं काव्य। कवि जब प्रपनी प्रतिभा के बल से इस लौकिक शोक तथा लौकिक कारण का एक धनीकिक विश्व काश्य में प्रश्नुदित करता है, तभी पाठक के मन में रस का जदस होता है जिसका नाम करूण रस है। यह करण रस शोक का 'इसीयान' नहीं। शोक द खरायक होता है किन्तु कवि के काश्य में जो करण रस स्वा-दिस होता है वह, बोखों में अब्बु लाने पर भी मन को पहुंचे धानन्य प्रदान करता है। का॰य का आस्वाद को कर पाता है वही इस बात को जानता है। यद्यपि आलकारिको ने यह भी कहा है कि करण रस यदि दू खात्मक होता तो रामायण आदि करण रस के काव्य का पाठ कोई भो नहीं करता (विश्वनाय, साहित्य दर्पेण, ३ ४)। करुण रस का ग्रानन्द काव्य रसिक मात्र को ही अपनी भोर खींचता है। Our sweetest songs are those that tell of saddest thought | बालकारिक कहेंगे, ठीक बात है किन्द्र स्मरण रखना होगा, tell of saddest thought जो बास्तविक घट नाए मन में सीधी sad thought लाती हैं, वे sweet भी नहीं, song भी नहीं होती हैं। कवि जब प्रपने काव्य में saddest thought की बात करता है तभी sweetest song बनता है।

तीवरा विद्यान्त भट्टनायक को है जिनके घनुषार रख की धनुभूति सामा-रणीकृत प्रमुश्ति होने के कारण व्यविकास दूल मुख से पुत्रत होती है और स्वीलए उनका सास्त्रार केक्शनात्र धानदासक होता है काट के विदारों के प्राथम से कहा जा सकता है कि सीन्दर्य बीच का प्रानन साधारण, स्वीजत- सिद्धि के घानन्य से भिन्न रूप होता है। इस प्रकार प्रयोजन वर्जित होने के कारण यह सर्वनिष्ठ और सर्वसाधारण होता है। कारण के इस सावस्त कर के कारण होतु होने के रूप से प्रस्त कर के कारण होतु है। कारण के इस सावस्त कर के कारण होतु है। कारण से भी प्रानन्य मिलता है। यहाँ करण स्वीवस्त कर कर सीन्ययं बोध का माध्यम वन नाता है। भट्टनायक की बात को सम्भन्ने के लिए विद्यापति की पदावली का पाद स्वत्त का उदाहरण निया सकता है। विद्यापति की पदावली का गाम सुनक्ष पदि कृष्ण की बात याद घा जाए भीर कोई भन्त भाग विभोग हो उने सो में स्वत्त वाद साव प्राच प्रभा कोई स्वत्त उत्तरी पदावली के सुनन्त यही प्रतिविध्य को का प्रस्त के स्वत्य वाद प्रचान को का स्वत्य के सुनन्त कर स्वाप्त पर सर्वेश्वर प्रमान को का प्रस्त के प्रमान के स्वाप्त पर सर्वेश्वर प्रमान को का प्रसान के स्वाप्त के स्वाप्त पर सर्वेश्वर प्रमान का स्वाप्त का सावस्त का कारण वनता है तब वहाँ यू सनुस्त के स्वाप्त पर काव्य सीन्य का प्रमान स्वत्त हो तता है। का ब्यानिय प्रमुग्न के स्वाप्त पर काव्य सीन्य का प्रमान स्वत्य के स्वाप्त पर काव्य सीन्य का प्रमान स्वाप्त के स्वाप्त पर काव्य सीन्य का प्रमान सिव्य का सावस्त है। स्वत् करण प्रमुग्न की प्रयास प्रमुग्न कहता उनमे नहीं है, प्रत करण प्रमुग्न की प्रयास प्रमुग्न कहता उनमे नहीं है ह जाती वरन लाता है। क्यार सावस्त र का सावस्त हो का सावस्त वाह है। स्वत का स्वाप्त प्रमुग्न करता हो स्वत्य सावस्त र का सावस्त है। वाला है। क्यार का स्वाप्त का सावस्त हो का सावस हो स्वत्य हो का सावस है। स्वत्य हो हो स्वत्य हो हो स्वत्य हो हो स्वत्य हो है स

उपर्युक्त विद्वानों ने कंक्स्स के साथ ही प्रत्येक रस को सर्पात् काब्यास्वाद मात्र को सानन्यासक मात्रा है इसीलिए इनके लिए प्रस्तुत समस्या नोई मही समस्या नोई मही समस्या नोई मही समस्या नोई सो परनु सहकृत तथा पाश्चार को दु खानक मात्रा है। विद्वान हुए जिन्होंने कंक्स्स या जातरों के मास्वाद को दु खानक मात्रा है। साथ ही उन्होंने यह भी कहा है कि दु खारमक होते हुए भी कंक्स्स में कुछ दस प्रकार की विवस्ताया विद्यान रहती है जिसके करारा सामाजिक उसकार सास्वाद करना पस्तद करते हैं। विद्वानों ने इस विनक्षणता का नाना प्रकार से विवेचन किया है भीर नावा प्रकार के समाधान प्रस्तुत किए गए हैं।

भारत में, जिन्होंने करण रस को हु लात्मक माना है, उनकी एक वडी परम्परा रही है। इस परम्परा के विद्वानों ने रस को स्वायो मानकर उछे लोकिक बना दिया है। इसीलिए इनके मनुसार रस मुब्ब-दु लात्मक है। राजा भोज, गुणवर्ग्नर पानवन्त्र भारि विद्वान इस मत के पोपक हैं। दु लात्मक होते हुए करण रस मास्वादनीय है— इसको स्पट करते हुए भोज ने 'दु खतावारि मुख जनवित' का प्रविधादन किया है अर्थात् विस्त प्रकार रित में नलकातादि कण्टवासक होते हुए भी मुख सबुद्धि के साथन होते हैं, उसी प्रकार करण रस में भी दु लड बस्तुर्य मुलानुमृति उत्पन्त करती हैं हैं, उसी प्रकार करण रस में भी दु लड बस्तुर्य मुलानुमृति उत्पन्त करती हैं। गुणवर्ग्नर प्रमायन्त्र का कहना है कि यथाये वस्तु प्रदर्शन में निमुख की भीर नट के कोधल के अ

दपए, पु० २६१) । जिस प्रकार स्रोक मे बीर पुरुष प्रवने उछ प्राण्यातक खाउु को भी देखरूर पारवर्ष चिकत मे रह जाते हैं जो प्रहार करने से प्राय्वत विज्ञुए होता है। (यह), पु २६१) उसी प्रवार प्रेयक भी तर के कीशव हारा जासक हो जाते हैं। इसके प्रतिरिक्त गुएण-इ और रामचन ने यह भी कहा है कि किशाप दो पुख दु सातक स्वी से प्रमुख्य ही रामादि के चिर को रचना करते हैं। पाठक का माधुय जैसे तीखे (मिर्ब प्रार्थ हो) मास्त्राद से मीर प्रविप्त करते हैं। पाठक का माधुय जैसे तीखे (मिर्ब प्रार्थ हो) मास्त्राद से मीर प्रविप्त करते हैं। पाठक का माधुय जैसे तीखे (मिर्ब प्रति हो) पास्त्राद से मीर प्रविप्त करते हैं। पाठक का माधुय जैसे तीखे (मिर्ब प्रति हो) पास्त्राद से मीर प्रविप्त करते हैं। पाठक का माधुय जैसे तीखे (मिर्ब हो) मास्त्राद से मिर प्रविप्त का प्रवित्त होते हैं। पाठकार है कि करस्त्रा मास्त्री का प्रवार को स्वार्थ के स्वर्थ होते प्रविप्त के कि स्वर्थ में प्रार्थ होते हैं। पाठ की हो सु आपक करणे रता है वहां जीवन के विभिन्न आयो (content) पर भी दक्षण प्रान्य कि स्वर्थ हो सु आपक करणे रता है स्वर्ध हो प्रविद्ध के ती सु आपक करणे रता है वहां जीवन के विभिन्न कर देता है। एस स्थित है देवों ती पर प्रवित्त कर पर ती है। एस स्थित है विश्व प्रवार की सामाद प्रवार है। एस स्थित है। सु स्थित की सामाद प्रवार है। हम स्थित है विश्व प्रवार की सामाद कर रता है। एस स्थित हो सु स्था स्वर्ध है। सु स्थित की सामाद मानकर प्रसुत प्रवन्न की सिमाना भाग मा मानुपूर्त का प्रयस्त्र हमादिक करता है। सु स्थापक भी प्रतिदित्त करता है। सु स्थित को प्रवार का प्रवन्त हमें सामाद मामकर प्रसुत करता है। सु स्थापक को प्रवारिक को सामित्र का प्रवार की सामाद का मानुपूर्त का प्रयस्ता हमानिक को सामित्र करता है।

पारचारण देश में ह्यू में केवल प्रीमध्यित के बमत्कार को ही ट्रेबेंधों के का मुख्य म परिवर्गित होने का कारए माना है (The soul being at the same time, roused by passion and charmed by eloquence feels on the whole a strong movement which is altogether delightful) उन्होंने माने हुनों (Abbe dubois) के उत्तेवनातार (मानविक संबंधार को सामाण कर पार्थी पेदना को उत्तेवित करता है तथा धानन्द प्रवास करता है) तथा पन्तेनेते के काल्पनिक कहानीबाद (We weep for the misfortune of a hero to whom we are attached in the same moment we comfort ourselves by reflecting that it is nothing but fiction) का विरोध किया है। परसु हुम को विवास्त्रारा धाम्मध्यक के बमत्कार (eloquence) में भाष्यक्ष की वात नहीं कही गई है। काब्य भाषा-प्रयोग को नियुख्ता के साथ है। भाषों की भी गुण्डु परिम्थांकि होती है।

दूपरी भोर, पाश्वारत देश में, भ्राभन्यक्ति के स्वान पर काव्य-भावों की प्रमुखता देते हुए एक एल त्यूकस ने कहा है कि मधुर भोर कड़ भनुभूतियों में भी जीवन का सस्य विद्याग रहता है (By tragedy we imply some thing fundamentally true to life so the p'easure comes in seeing the life both serious and true) इसीलिए कांध्य भावों का यदि वर्ण जोवन साथ को धर्मिन्यन करने के लिए किया जाये तो ट्रेंबडी वे भी धानन्द आरंब होता है। इस प्रकार खूम भाषा प्रयोग की नियुणता को प्रोर स्मूकत जीवन की अनुश्रुतियों के प्रति धनुरात को ट्रेंबडी के विनवसण प्रास्वाद का कारण मानते हैं। वर्षनुत, हमे यह नहीं भूलना चाहिए कि कास्यास्त्राव के लिये धर्मिन्यहम के धाय ही प्रमुश्रुति की धानस्वयक्त होती है चाहे यह भूमार हो वा करणा ! इस विट वे मुणवन्द्र और साम्यान्य के विचार धर्मिन उपमुश्रित के बात हो तो है चाहे वन्ता प्राप्त हो वा सम्प्राप्त के बम्पता पर प्रवाद बोनों के वमस्कार पर वस दिया है विश्व कि करणा स्मामित के विण्य धानस्वयोग वन जाता है। यथिंग यह निविचत है कि श्रीवन के प्रति धनुरात का, जेशा कि स्पृत्त के कहा है, बहुत प्रधिक महस्व है। इसी प्रमुश्रान वे प्रसिद्ध होन्यहों के बात है। यथिंग यह निविचत है कि श्रीवन के प्रति धनुरात का, जेशा कि स्पृत्त कानते हैं। स्वाप हो प्रचान वे प्रसिद्ध होना ही जीवन के प्रति धनुरात के दोनों ही जीवन को प्रधिव्यवत करते हैं स्थांकि ये दोनों ही जीवन को प्रधिव्यवत करते हैं—परा धनुरात है।

शोपन हावर ने ट्रेजेडी का विवेचन करते हुए दुख को प्रधानतादी है धौर कहा है कि शासदी हमारे चित्त मे वैराग्य या बात्मसमर्पण की भावना (spirit of resignation) जगाता है भीर इसी भावना में ग्रानन्द निष्टित रहता है। इस प्रकार दुख से प्रेरित होकर वासना का त्याग ही सामाजिक को म्रानन्द देता है (We are brought face to face with great suffering and the storm and stress of existence, and the outcome of it is to show the vanity of all human effort. Deeply moved, we are either directly prompted to disengage our will from the struggle of life, or else a chord is struck in us which echoes a similar feeling)। शोपन हावर का मत बौद्धमत से बहुत प्रधिक भिन्न नहीं है जिसके प्रनुसार करुए रस जीवन का आदारस है। सत्य की उपलब्धि में जो झानन्द निहित रहता है, वही झानन्द जीवन में करुए। का ग्रागित्व प्रतिपादन करने बाले काव्य से प्राप्त होता है। दार्शनिक हीगेल के घनसार समाधान की भावना (feeling of reconciliation) से ही त्रासदी का ग्रानन्द उत्पन्त होता है । इस भावना का जन्म सनातन न्याय बोध (Sence of eternal justice) से होता है । मानव की बैबीय कामना के ऊपर उसकी न्याय भावना रहती है और इसी से प्रेरित होकर हम त्रासदी के दुख के साथ अपना सामजस्य कर पाते है। ही गेल ने आसदी के आनन्द को भारमा के नैतिक बोध का भानन्द कहा है। वासदी से भानमा का

सामञ्ज्य बोध तथा नीतंक बोध चरितायें होता है इसी निए जासवी हमारे तिए सास्त्रादनीय है। आस्ता में सामजस्य-बोध को सममाते हुए हीयेक कहते हैं कि चेत-य स्वस्य (The great Absolute) ही स्यस्य है—सब इन्द्र के कार चंत्रन्य सोर महासाम्य (harmony) विश्वाजमान है। महासाम्य की महासित ही सपार धानन्दमय है। उत्तर सोर जीवन से इन्द्र विज्ञमान है किन्तु जीवन का वास्त्रीवक सत्य उसके समायान में निहित रहता है। मासवी से इन्द्र सौर सामायन नोते ही विचाह रहते हैं। इन्द्र के प्रेसण से हमें दुख मिलता है किन्तु समायान के झारा किर चैतन्य प्रयना साम्य प्राप्त कर लेता है भीर धानन्य प्राप्त करता है। यही भारमा का सामजस्य औष है।

दूसरे दार्शनिक नीत्से ने इस सबध मे वो विवेचन प्रस्तुत किए हैं। पहले तो कहते हैं कि वासदी के भीतर डायनीसियन तथा अपोलोनीय दो शिल्प भारते तीमिनित हुई हैं। बायनीतीय से दुन्त उत्साहित होता है मीर भगोलोगी से बुत्त पर विजय प्राप्त करने वाली भागा-भाकाता स्कृतित होती है। इसीनित जातनी दुन एव दुन्त पर निवय प्राप्त करने की गाया होती है। यत जातनी एक साथितीक साति है (Tragedy is the art of metaphysical comfort, a metaphysical supplement to the reality of nature)। यह दुख पर विजय प्राप्त करने का मानन्द है। त्रासदी के सबध में नीत्से दूसरी बात यह कहते हैं कि हमारे भीतर एक गोपन ग्राहम-विनाधन की प्रवृत्ति (Secret instinct for annihilation) रहती है। यह विनाश की प्रवृत्ति व्यक्ति-सत्ता को अखिल-सत्ता में विलीन कर देती है और इस प्रकार व्यक्ति-विनाश से हम भागन्दित हो उठते हैं। श्रामदी मे व्यक्ति-सत्ता का विनाश होता है और मखड भूमा की प्राकति की ब्यक्त किया जाता है (Inspite of fear and pity we are the happy living beings, not as individuals, but as the one living being, with whose procreative joy we are blended) नीत्वे के ब्रनुसार यही त्रासदी का आनन्द है। घीर एक दार्शनिक श्लेगल का कहना है कि शासदी के प्रेक्षण में नियति पर हमारा विश्वास बढता है। यह विचार एक भोर महकार का शमन करता है थोर दूसरी भोर दुस में हमे घैर्य प्रदान करता है। निर्मात जैसे घलों किक विधान की भनुभूति निरचय ही एक उदात्त मोर सखद भाव है।

मनोवैज्ञानिक एमिली पेगाँ (Emile Fauguet) का कहना है कि मानव-रक्त में हिसा के कीटासा विद्यमान हैं, इसीलिए किसी भी व्यक्ति को दस्त पाते देखकर बहु मानिन्दत हो उठना है। इस सिद्धान्त का नाम है, 'जिज्ञावा-वार' (malevolence theory)। इसके स्रतिरिक्त 'वित्वोधवार' के नाम से भी एक मत प्रवचित है। इस वस के सनुसार नमुख्य के प्रवचित में सम्बाधित व्यति की भावना (Subconscious sense of unrediessed unjury) जसी हुई है। इसी स्विभावना से प्रतिद्योष की भावना जसती हैं। मानदी में दूसरो को दूसी देखकर मनुष्य की प्रतिशोध-भावना वरितार्थ इसीने हैं।

पारचात्य काव्यशास्त्रियों में घरस्तू ने कैयसिंग को ही ट्रेंजेडी के घास्वाद का समाधान माना है। बूचर के शनुसार बासदी के घास्वाद के तीन तत्त्व हैं—(क) उद्देश के शमन (purgation) से उत्तरन्त मन शाति, (ख) भावों के परिष्कार (purification) की अनुभूति, (ग) कलाजन्य चमरकार। अरस्तू ने एक स्थान पर कहा है कि त्रासदी का भानन्द अनुकरण का भानन्द है जो अपने आप में शाहबत झानन्द है (No less universal is the pleasure felt in things imitated) । साथ मे उन्होंने यह भी कहा है कि त्रासदी से हम धनुभवी बनते हैं और यह धनुभव अपने आप मे मानन्दात्मक होता है। (To learn gives the loveliest pleasure) ! उन्होंने इस सम्बन्ध मे भीर एक बात कही है कि त्रासदी का मानन्द, जहाँ अनुकरण का आनन्द नहीं है, वहां कला नैपूर्य का आनन्द दन जाता है (The pleasure will be due not to the imitation as such but to the execution, the colouring or some such other cause) | इस प्रकार अरस्तू के प्रनुसार त्रासदी का प्रानन्द ग्रनुकरएा प्रयत् काव्य सुब्टिकी चमस्कारिता की उपलब्धि का प्रानन्द है। इस देख्य से विवेचन करने पर यह ज्ञात होता है कि अरस्तु विषयवस्तु तथा कलापक्ष के सह-धरितत्व के चमरकार की उपलब्धि की ही जासदी का भानन्द मानने थे। जासदी में इस उपलब्धि का माधार 'कव्ला' मीर 'भय' का सतुलन भीर समतोनन अर्थात् नैयासिस है। "बैभवशाली, यशस्वी, कुलीन ग्रीर 'हम जैसे' शासद नायक का पतन प्रेक्षक में (उसको विवन्तता के लिए) करता, बीर ('हम जैमें मनुष्य के इस दुर्भाग्य पर) भग उत्पन्न करता है।" बासदी का विधान पहले इन दो सवेगों को उभारताहै मीर मात्या की दिवतता को भरताहै, तद्परात इनकी म्रतिरिक्तता को निष्कासित करता है। मुजान लैगर के मनुसार यह उपचार होम्पोरियक है जहां करण 'कहणा' के द्वारा, सौर अय 'अय' के द्वारा निष्कासित होता है। इस तरह इन दोनो सवेगो ना सहृदय मे सतुलन धौर समतोलन कायम हो जाता है।

डिक्सन, योरनडाईक तथा गिलबार्ट मरे ने त्रासदी को बीवन के लिए इपयोगी माना है। डिक्सन का कहना है कि त्रासदी से जान, दुद्धि, मात्मा की व्यापकता प्राप्त होती है इसीलिए जासदी का भारवाद हुमे अनुभवी बनाता है और मन्भव हमारे लिए मानन्दायक होता है। (It may very well be that beyond its broad and common ways, in the gloomier defiles of life, amid the grief worn faces and under the clouded skies of tragedy we may seek knowledge, wisdom, an enlargement of the spirit, the meaning of things or some other ends) । योरनडाईक के अनुसार वासदी से भावमोक्षण (Catharsis) सहानुभृति प्रदर्शन जनित मात्मगरिमा (egoistical satisfaction ie, self congratulation that comes with the exercise of sympathy) रसास्वादन (aesthetic delight) तथा प्रनन्त के रूप दर्शन के उल्लास (Exaltation due to the vision of the eternal) की प्राप्ति होती है। मरे के अनुसार त्रासदी हमारे लिए आनन्दात्मक है न्योकि इसमे सनातन न्याय-बोध (Profounder scheme of values), मृत्यू पर विजय प्राप्त करने का उत्साह तथा प्रकाश-सौन्दयं विद्यमान रहता है (It must show beauty out shining horror, it must show human character somehow traumphing over death and it can create and maintain that illusion only by high and continuous and sever heauty of form) I

द्याधनिक प्रासदी---

वाहबात्य तूनानी या दोनसपीयर की जायदी 'भाग्य' की जासदी है जहाँ नायक भाग्य से लडता है और जिल्थी को एक 'वृश्वीती' के स्व में स्वीकार करता है और जहाँ जसकी मृत्यु प्रवचारित होने पर भी उसका महिसानित रूप हो भाग्येत करता है। उसका यह सम्बंद स्वाप्त करने के लिए सम्यो है स्वीनित्य इन जाग्यियों को देखने के नाद दर्गक वब रणवाना से रात की बधेरी में निकचता है और प्रचानक उसकी प्रांत तरों से भरे यासवान की धोर जाती है तो देबस्टर के पावसे में कह उठता है, 'देखो देखो प्रायान की धोर जाती है तो देबस्टर के पावसे में कह उठता है, देखो देखो प्रायान की धोर जाती है तो देवस्टर के पावसे में कह उठता है, देखो देखो प्रायान की धोर जाती है तो देवस्टर के पावसे में कह उठता है, देखो देखो प्रायान की धोर जाती है तो देश तर वाह ती देश में हिंद प्रायान में भीने वाले उन परित्रों की प्रायान है जो मोहम्म, हताया धोर हिम्माति (confusion) में जिनसी जी देखें हैं उत्यामुत के प्रमुखर प्रमानवीय करएं, हो इस पुण की जावती है जहीं मुत्य परने प्रायान प्रमान प्रमान की धोर की बीच की धार की बीच पर वाह हो हो स्व प्रमान की आप की की का की प्रमान की धोर की की का स्व की धार की धीर की की का स्व की साम की स्व पर वह हो कर भी स्व पर वह हो स्व प्रमान माल की भी तरह वह उठता है, '1 am still the Dutchess of Malb'। महतुत पात्र की सासती नहा वह ने एवता है, '1 am still the Dutches की स्व स्व की स्व का एक विकटन के बाह अपना से साम की सासती ने बाह की साम का एक विकटन के बाह अपना से साम की सासती ने बाह की साम का एक विकटन के बाह अपना से साम की सासती ने साद बोच का एक विकटन के बाह अपना से स्व साम की सासती ने साद बोच का एक विकटन के बाह अपना से साम की सासती ने सात की सासती ने का एक विकटन के बाह अपना से साम की सासती ने साद बोच का एक विकटन के बाह अपना से साम की सासती ने का एक विकटन के बाह अपना से साम की सासती की सात की सात की साम की सासती ने सात की सासती का सात की साम की सासती ने सात की साम की सासती ने सात की साम की सासती साम की साम

है, झायरती है, निराक्षा है, भकेलापन है, भपेंहीनता है मनर श्रीवन के साथ लड़ते हुए मनुष्य के सर्थयं की बहानी नहीं—'Suffering of a great soul that can suffer greatly' नहीं और जहां हुर शकार की चुनोठी का सामना करने के निए लोगों को तैयार कराने की कीथिया नहीं।

उपर्यक्त विवेचन के अनुसार करुण रस या तो भानन्दारमक है अथवा किन्हीं कारेगों से पाइचात्य ट्रैजेडी के अनुरूप भारतादनीय है और प्रकारान्तर से मानन्दात्मक हो है। यह मानन्द एक प्रकार की चैतन्य अनुभूति है जिसे मिनिय 'रसना च बोयरूपैन कहते हैं। उपर्युत्त जितने भी सिद्धात हैं उनमे सत्य का अब विद्यमान है यद्यपि स्थान-स्थान पर योडी बहुत त्रुटि दिखाई पहती है जैसे विश्वनाय प्रादि विद्वान जब काज्यानन्द को अलौकिक कहते हैं तो शका उपस्थित हो जाती है। म्राभिनवगुप्त का इस पर विचार था कि यह समस्मा ही उपस्थित नहीं होती क्यों कि लौकिक जीवन में भी तो यह नियम नहीं कि द्योक से दुख ही होगा। हुमारे मित्र के शोक से दुख मवस्य होगा, किन्तु सत्रुके धोक से हमे ब्रानन्द होगा तथा किसी घर्य व्यक्ति के शोक के विषय मे तो हम जवासीन ही रहेंने (भारतीय साहित्य शास्त्र, पृ० ३३४)। साराश यह है कि काव्यानन्द यदि भनौनिक नहीं तो स्थूल लौकिक भी नही । यह भावित भानन्द है । सत अलौकिक कहने से समस्या का समाधान नहीं होता है। बौद्धों का अनात्मवाद तथा घोषनहावर का सिद्धान्त अग्राह्म है क्योंकि जीवन का व्यापक और एक मात्र सत्य द स नहीं है। जीवन का एक पहुलू दुख हो सकता है परन्तु सपूर्ण जीवन नहीं। श्लेगल का नियति सिद्धात प्रसहाय प्रवस्था का प्रभावात्मक सिद्धान्त है । मनोवैज्ञातिक विवेचनो में काव्य के स्थान पर मनुष्य-मन से सबधित कुछ तत्त्वों को टैजेडी की भास्वादनीयता का कारण माना गया है परन्तु करण रस या दुंजेडी से जिस भानन्द की प्राप्ति होती है उसका कारस काव्य वस्तु में निहित रहता है मर्थात् साहित्यिक कृति का शिल्प तथा विचार ही करण रस का कारण होता है जिससे बास्वादकत्ता की बनुभूति धालोडिन होती है। सामाजिक को ब्रास्वाद के समय 'वेद्यान्तर स्पर्श-सून्य' होना पडता है, नहीं तो वह रस का ग्रास्वाद नहीं कर पाता। इस प्रकार मानव मन की हिसा, अति तथा प्रतिशोध की भावना का कत्या रस या ट्रैजेडी के झास्वाद के साथ कीई सम्बन्ध नहीं है। इसके प्रतिरिक्त जिन काव्य-शास्त्रियों ने ट्रैजेडी की उप-योगिता को ब्यान मे रलकर उसकी झास्वादनीयता को प्रमाणित किया है उन्होने का पानुमृति को बौद्धिक क्रिया समभक्तर भारी गलती की है। सामाजिक काव्य से शिक्षा प्राप्त करने के लिए प्रयांत काव्य की उपयोगिता को व्यान में रखकर उसका चास्वाद नहीं करता वर्गु उसकी घतुभूति काव्य रस से सिक्त होकर ग्रानन्दमय बन जाती है। इस प्रकार महत्त्व काव्य रस का होता

है जिससे प्रेरित होकर सामाजिक की अनुपूरित भालीडित होती है मीर फल-स्वरूप प्रान-द मिलता है। घनजय ने ती यहाँ तक कह दिया है कि 'भ्रत्य बुद्धि साधु लोग' ही कांव्य में लोक-मगल की खोज करते हैं।

वास्तव में करण रख के धारवाद के विषय में सीन समाधान उपयुक्त समते हैं, भट्टमाथक का सावारणीकरण, अभिनव का एकचन निविच्न सिवित्त प्रयोद कर होई का सिद्धान्त एवं रबुक्त का अभिरवि अपने की के प्रति अनुराग का सिद्धान । इनमें के प्रवम प्रयोत् साधारणीकरण से सामा-दिक का व्यक्तिगतदु स्न सामान्य वन जाता है और फिर प्रास्ता के रूपर से तम प्रोर रज का पर्या हटकर सरवोद्रेक के कारण सादि मिनती है, आनम्य प्राप्त होता है। परन्तु यह मानन्य हु स्न का प्रमान नहीं चर्त्य दु से में ही प्रयु-भव का विस्तार और जीवन के अति विस्तास एको धानन्य में परिवर्तित करता है। यह जीवन के अति धनराण ही प्रमिष्ठिच विदास्त है।

तिष्ठ तिष्ठ बरार'हे न तेऽस्ती व रुखा मयी ।

नात्यर्थं हास्यशीलासि किमर्थं मामुपेक्षसे ॥

करण रच की यह पराकाष्टा है। यहां गीवि विश्वा लब्द नहीं है, यह सारमानुष्ट्रित की महत्र प्रसिव्यम्ति है। प्रीर भारतीय किंद की यह प्रारमा एक विदेश पानु से गरित हुई है एक विशेष प्रकृति की नेकर इसकी नैविषक, स्रीमव्यनित हुई है। यह पानु एकीकरण की प्रक्रिया हारा गरित हमा है। यह चाजु, यह प्रकृति देनी प्रकृति है जो सस्त्रपुण प्रधान है, यह सर्वोगिर प्यान की निस्त्रच्यता तथा प्रस्तन्तता चाहती है। मिलन के हास्य ही इस्त्रता प्रधान सान होता है। युद्ध मृति इसका सबसे बड़ा स्टब्टात है। नदराज के ताथ्वय नृत्य को ही ले लेकिन, उनसमें समाधिय चाति ही प्रस्कृटित हो उठी है, प्रति प्रदेशित से सृष्टि दूट प्रदेश जा रही है किन्तु प्रन्तराल में नवगृष्टि का स्रवस्त

दूषरी और यूरोगीय कवि प्रकृति में रजीगुण का खेल प्रस्तुत है। वह एकीकरण नहीं बाहता— सामजरम से ही वह खुत है। निर्वाण की शांति तह नहीं बाहता—वह बाहता है प्रकाश के वैचित्य का छन्योमय छन्छ। इस्तित्य ऐस्वयंगिय कहता है—

Absent thee from felicity a while,

And in this harsh world draw thy breath in pain

भारतीय साहित्य मे प्रतिकृतित है ज्ञान की प्रशान्त किरणुलेखा धौर यरोपीय साहित्य में कर्म की विक्षोभित तरगमाला। भारतीय कवि उदासीन है, उर्दे मे प्रतिष्ठित योगी के चशु से वह जगत को देखता है – उसके नयन मे प्रतिफलित है 'साग्त शिवम्' सृष्टि का मिलन राग । यूरोपीय कवि कर्म जगत् में स्यापित कर्मी वे चें खुँसे जगत् को देखता है—संघर्ष की प्रवस की भगिमा ही उसके लिए सबसे बडी चीज है। इसीलिए विच्छेद का रस ही उसके लिए धावश्यक-सा बन गया है। परन्तु इसका धर्य यह नहीं है कि भारतीय कवि सत्त्व गुरा प्रधान होने के कारण उत्हुच्ट है भीर पाश्चात्य कवि रजोपुण प्रधान होने के कारण हीनतर । चाहे वह मनुभव सत्त्व गुरा प्रधान हो या रजोगुण प्रधान उसकी हमे चिन्ता नही होती। हमे मात्र बिपयगत सत्यता के प्रतुभव की ग्रदम्य ग्राकाक्षा रहती है। सत्त्व गुरगात्मक जीवन सत्य या गभीर वेदनामय सस्य ये दोनो सस्य ही सापेक्षिक हैं (कवि का सवेदन जिस किसीभी वस्तुको रूप प्रदान कर सकता है इसीलिए यहाँ सत्य सापेक्षिक हैं) भीर दोनों से जीवन धनुभव को वृद्धि होती है भीर यह उपलब्धि हमे मानन्द प्रदान करती है। यह भानन्द जीवनानुभव में निहित सस्य का भानद है जिसके सम्बन्ध ने ल्यूकस ने कहा है-Tragedy then is a representation of human unhappiness which pleases us not with standing, by the truth with which it is seen and the fineness with which it is communicated इस तरह करुण रस या दैजेडी से प्राप्त मानन्दास्वाद या चैतन्य धनुभूति के स्त्रीत भिन्न होने पर भी, प्रेक्षको

34

के विचारों में विभिन्तता होने पर भी, कवियों की दृष्टिभयी ने अभेद होने पर भी यह प्रानन्दास्वार या चैतन्य अनुभृति प्रभिन्त है। यह प्रानन्दास्वाद प्रभिनवणुत्त के उस 'प्रद्भुत पुष्प' (प्रदृषुतपुष्पत्व) के समान है जो हमेखा हमें भाकपित करता है भीर कश्ण रख या ट्रेकेडी की आस्वादनीय बनाता है।

## जैन आचार्य एवं करुण रस

# की दु.खारमकता

सस्कृत काव्यवास्त्र मे यदापि शृतार रस को रसरात्र माना सवा है, तथापि स्थायिमाय की धनुत्रीत की व्यापकता और तीवता मे यदि कोई स्त तथा हो सकता है तो बह करण रन है। बह कविता का मारिकारे हैं। क्रीय क्षण का हृदयगत शोक वात्योंकि की बाणी में स्त्रीक रूप मे प्रस्कृदित हुमा 1 मक्त्रीत ने तो करणरस को ही रस माना है भीर सब रसी की उसके भावते बुरबुद भीर सरण का रूप दिया है। 2 रसानुपूर्ति का मर्म अथापक सहानुपूर्ति भीर हरप की सम्बंग में है। जितना सहानुपूर्ति भीर भावता करण रस मे है उतनी भीर क्षिती में नहीं है।

करण रस का शास्त्रीय विवेचन—परवर्ती काल में भवभूति मादि के द्वारा करण रस के वैशास्त्रय का प्रतिवादन होने पर भी पुराणकाणीन रस विवेचन पर शस्त्रियाल करने पर करण रस की गौणता का झामात होता है। बरोकि, प्रांनपुराण स्मादि में करुण की उत्पत्ति रोह रस से मानी गई है। वहांकि प्रांत्र प्रकार के परत भी पहले करुण को रोह रस से उद्भूत मानते

<sup>! &</sup>quot;मा नियाद प्रतिष्ठा स्वमगम शायती समा । यत्को>चिमधुनायेकमवधो काममोहितम ॥", वात्मीकि रामायस्, रामायतम् मद्रास, १६५८, स्लोक १ २ १५

<sup>2 &</sup>quot;एको रस करुए एव निमित्तभेदा-इन्न पृष्पपृष्णिवाश्रयते विवर्तान् । सावतं बुद्दुदतर द्वमपानिकारा-नम्भो पणा सीलन्मेव तु तस्तमप्रम् ॥" —तत्तरसामचारतम्, स्त्री० ३ ४७

<sup>3 &</sup>quot;मभिमानाद्रति सा च परिपोषमुपेयुवी । रामाद्भवति शृङ्गारो रौद्रस्तैश्यात्प्रजायते ॥

हैं. <sup>4</sup> तदनन्तर सभी रनी को समकक्ष मानकर उनका प्रतिपादन करते हैं।

नाद्यवास्त्र मे मरत कहल रम की परिभावा करते हुए कहते हैं— इध्ययवस्त्र प्रयाद प्रतिकृत नको के अराग्र आरि वियोध मात्रो वे कहल राग्ठ ज्यान होता है तम प्रभूगेवन, रोदन, मोहनाद्वित, विवाद, वेवनिव्या प्राप्ति के हारा कहल एस का प्रभीवन होना चाहिए। " हमकी व्याच्या करते हुए वे दग्द रा ते कहते हैं—चोक स्थाविमात्र वे कहल रस उत्तम्त होता है। मह ताय, मेतन, इप्टनादा, वियोग, वेमवनास, वाप, वन्मन, विम्नन, विनाय, दु ल-प्राप्ति चार्वि विभावों से हारान होता है। प्रभूगत, विस्ताय, मुख सूलना, विराप्ति, प्रयादिवनायों, रोवद्याव प्रवास, स्मृतिकोध प्राप्ति प्रमुवायो द्वारा प्रमितन कन्ना चाहिए। निवेद, भ्वानि, विन्ता, प्रौरवुष्य, प्राप्ता, अप, मोह अप, भव, विवाद, दैन्य, व्याधि, जबता, जम्मद, प्रस्तार नाड, प्राप्तवन, स्तम्म, वेश्व विवर्णता, प्रभू, स्वरमेद प्रादि सके व्याप्तारो है।"

भरत की परमारा का अनुमरण करने वाले दण्डी इण्डलाम प्रावि के कारण होने वात्री चित्र की व्याकलता को ही शोक मानते हैं। टिशक्पक

> बीरोऽबल्टम्भनः सङ्कीवमूर्वीमत्स दृष्यते। श्रुद्धाराज्ञायते हासी रीडालु कह्णो रस ॥ बीराज्बादमुतनिष्पत्ति स्यादवीभत्सादभयानकः।"

—प्रिमिपुराए, वाराएसी, १६६६, ब्लोक ३३६४६-६

4 "शृङ्गाराद्धि भवेद्धास्यो रौद्राञ्च करुएो रस । वीराञ्चेबाद्भृतोत्पत्तिवीमत्माञ्च भयानक ॥"

भरत नाट्यशास्त्र, गायकवाड, १९४६, का० ६ ३९

5 "इष्टबचदर्शनाहा विधियवणा सश्रवाद्वापि । एभिमीववियेषै करुणुरसो नाम सभवति ॥ सस्वनवदितेमोहागमैदव परिदेवितीवलितिदेश । प्रभितेय करुणुरसो देहायःसाभवानैदव ।"

नाटयशास्त्र का० ६ ६२ ६३

6 "प्राय करको नाम श्रीकस्वाधिनाव प्रवव । स च शापवनशिवितय-निनेटक रिवयोगितमध्यानस्व नामस्व नामस्व समुद्रवापित । स्वायम्पात्वरित्व मार्च-समुद्रवापित । तस्याय्यात्वरिदेवनमुम्बग्रीमत्वरिक्यास्य मान्त्रवास्य निवस्तान्त्र । स्वोशितिर तुमार्वरित्रान्य प्रयोक्तस्य । स्यित्वासित्रकार्यस्य निवस्तान्त्र । स्वाप्तिस्य नामस्व सम्योद्धिय प्रयोक्तस्य । स्वाप्तिस्य नामस्य सम्योद्धिय । स्वाप्तिस्य नामस्य स्वाप्तिस्य नामस्य स्वाप्तिस्य । स्वाप्तिस्य नामस्य स्वाप्तिस्य । स्वाप्तिस्य स्वाप्तिस्य स्वाप्तिस्य स्वाप्तिस्य स्वाप्तिस्य । स्वाप्तिस्य स्वाप्तिस्य । स्वाप्तिस्य स्वापतिस्य स्वाप्तिस्य स्वाप्तिस्य स्वापतिस्य स्वापतिस्

7 "इष्टनाशादिभिश्चेतीनैनलब्य शोक उच्यते," काव्यादश,

में पनञ्चन कहुने हैं —इस्ट्रनाय प्रवास प्रिनिष्ट की प्राप्ति से सोक सतस्त्र प्राप्ता करता है। निरवास, उच्छवास रोदन, स्वस्ता, स्वस्त, स्वस्त, द्वार, यहान, देन्य, ज्यापि, सरस्य प्राप्तस्य, सक्ष्म, स्वाप्ता क्वान, उन्तर, विकास, क्वान, व्यक्ति स्वस्ता प्राप्ति व्यक्तियारी होते हैं। भोज के अनुसार को रस्त प्राप्ति क्वान करता है, पृत्यु के लिए, मन को प्रेरित करना है तथा चित्त में दुख उत्तर्ग्य करता है, यह कवस्य कह्नता है। विद्यवाय के अनुसार स्टरनास एव अनिस्ट प्राप्ति से कर्म कह्नता है। प्राप्ति कर्म कह्नता है। विद्यवाय के अनुसार स्टरनास एव अनिस्ट प्राप्ति से कर्म कह्नता है। भामक रस होता है। इसका वर्ण कर्मीत क्या प्रकृत देविताया, प्रमुक्त कर स्वाप्ति का स्वप्ता क्वान स्वप्ता स्वप्ता कर स्वप्ता का प्रमुक्त है। स्वप्ता वर्ण कर्मीत क्वान रहम्भ, प्रवाप, है। सोक स्वप्ति मान है। सोच्य, प्राप्ति क्वान स्वप्ता स्वप्ता क्वान स्वप्ता स

जैनो का करुए रस विवेचन — संस्कृत काव्ययास्त्र के विकास में जैन भाषार्थों का योगदान भी स्मरएीय है। इस क्षेत्र में हेमचन्द्र का प्रयास

 <sup>&</sup>quot;इच्टनाशादनिष्टाप्नौ शोकाश्मा करणोऽनुतम् । नि रवासोच्यवासम्बितस्तम्भप्रलिपतावम् ॥," —दशस्यक, दिल्ली, १६६३, का० ४ ८१

<sup>9 &</sup>quot;मूच्छ्यिलारी कुरते कुरते साहवे मन । करोति चित्त दु क्षेत्र योऽसी करुए उच्यते ॥" —सरस्वतीकण्डाभरएा भ्राताम, १६६६, का ५७६

<sup>10 &</sup>quot;इस्टनाशादिनस्टाले कस्त्याच्यो स्त्री भवेत् । धीरे कपीतवर्णेऽय कितती यगदेवतः ।। शोकोऽत स्थापिमात स्याच्छीण्यमात्मात्मन मतम् । तस्य ब्राह्मित्कावस्या भवेहीण्य पुतः ।। धनुभावा दैवनित्यान्यातकित्वावयः । वैवर्ष्योच्छत्रसाति दशास्त्रसम्प्रत्रयमानि च ॥ विवर्षोच्छत्रसाति दशास्त्रसम्प्रत्रयमानि च ॥ विवर्षोच्छत्यस्याप्त्यापिमस्त्रितस्याः । विराक्तवतीमात्वित्याक्षाः । विराक्तवति । विराक्तवति । विराक्तवति । विराक्तवति । विराक्तवित्याक्षाः । विरावित्याक्षाः । विराक्तवित्याक्षाः । विरावित्याक्षाः । विराक्तवित्याक्षाः । विरावित्याक्षाः । विरावित्याक्य

पुत्रादिवियोगमरलादिजनमावैयलव्यास्यवित्रत्तत्रृत्तिविशेष शोकः।", रस्यगमध्य, बनारस, १६५५, पु० १३०

सबसे पहला है। ययि जैन प्राणम 'धनुयोग द्वार सूत्र' में प्रयस्वर नाहुरा ने करुए रस के विवेचन की पुरिट की है,12 तसारि का-धारवीय सिद्धार्य के रूप में है स्वच्छ से पूर्व करुए रस का विवेचन नहीं मिलता। है समझ के अनुसार इंग्टनाशारियों से उत्तरन वाह करिया है। समारा करार में बागर कर करवा है। में बागरा की वागर करवा है। में बागरा की करवा है। सुरात, रोदन, वैवच्यं, मोह, निवंद, सवाय, अनु व्यक्तिय होते हैं। विवाद स्वयं करवा है। स्वयं, स्वयं क्षार्य को से सुत्रा कर साम कर के सुत्रा होते हैं। विवाद सुत्रा, स्वयं अविवाद सुत्रा, स्वयं अपना होते हैं। प्रयाद स्वयं स्वयं होते हैं। प्रयाद स्वयं स्वयं होते ही। प्रयाद स्वयं स्वयं स्वयं होते ही। प्रयाद स्वयं स

सायोऽभिमतिबर्गियोगहेर्नुदिश्यक्षभाववतः प्राक्षोणः । व्यतनमन्यं । मनेन देतोच्यात्नादेर्मति विस्मवनातः समुख्ते । एम्यो विभावेष्यः तोकस्यावे करुणो रस सम्प्रवितः । वाध्यवेषक्षिम्या निरवास मुख्यवीय-स्पर्तिवासम् । स्पर्तवास्त्रारक्षणेष्टुमास्य पूष्तियाः । निष्ट्रमास्यमे वेस्थानसम् चोपालस्य । भनेन वदित-प्रविश्वान्यस्यात्मित्रकृष्टि । व्यभिचारिक्यस्य निवेदं स्वानि-विक्ता सोस्तुस्य मोह स्वम भयः - विधादं देन्य-स्यापि अवता उन्नाद स्वरसार-स्वास्य मरस्य स्वस्म वेषयु स्वर्थस्य स्वर्थस्य विषयस्य १६६१, बाः ३ ११६ एवं जनका स्वरोदा विषयस्य

<sup>12</sup> नाहटा, अगरचन्द, नव रसो का एक प्राचीन विवरसा, सरस्वती सवाद, मई. १६५६

<sup>13 &#</sup>x27;इस्टनाशादिविभावो दैवोपालम्माणनुभावो दु समयन्यभिचारी शोक करुए। ।," कान्यानुशासन, श्री महावीर जैन विद्यालय, वस्बई, १६६४, सु २१२

<sup>14 &</sup>quot;शोकोत्थ करुणो जेयस्तत्र भूषातरोदने । वैवध्यमोहनिर्वेदमलापाष्ट्रणि कीतयेत्।।" वाग्मटालकार — निर्णय सागर वस्वई, १२२८, का० ५२२

<sup>15 &</sup>quot;मृत्यु-वन्ध-घनभ्रश शाप व्यसन सम्भव । करणोऽभिनयस्तस्य वाष्य-वैवर्थ-निन्दनै. ॥

कहण्-रस विवेदन की समानता— मरत के नांट्यपाश्त्र से रामवन्त्र-गुणवन्त्र के नाट्यदर्यण तक सभी जैन-प्रवेत काव्य-पाहित्रयों का कहण रस विवेदन समयग एक जैसा ही है। यस समूहानम्बनात्मक रूप में देखने पर कहण् रस का जो रूप उमर कर पाता है, उसे निम्नतिस्ति रूप में स्पष्ट किया जा सकता है—

देवता — ग्रमः।

वर्ण-कपोत की भाति।

पालस्थत—इंटरनाश एव प्रतिष्ट प्रास्ति, प्रिय बन्धु-बान्धव एवं पुत्रादि का मरणा एव वियोग, धन वैभव का नाश, पराजय, पराभव, बन्धन एव वध, धर्म, प्रपत्रत एव शाप, क्लेश एव द स-प्रास्ति।

उद्दोषन -- प्रिय जाने के बाह कमें, वस्त्रादि के बर्गन, गुए-कथन, भूत-कालीन बैभव का स्मरण एव कपन, पर्तमान प्रवहायनिस्या, बन्धन के साधन, जिनेता के धानस्यागत।

श्रनुमाय — सूमियतन, रोदन, वेव-निन्दा, म्रास्म-निन्दा, भाष्य-निन्दा प्रादि तथा विवर्णता, उच्छवास, स्तम्भ, प्रलाप, स्वर भग, सन्नु, मुल-मुखना, कम्प भावि ।

म बारी — निवंद, व्याघि, स्वानि, स्मृति, विचाद, वडता, उन्माद, विन्ता, मोह, प्रस्मार, अम, देन्य, प्रावस्य, मरदा, राक्त, प्रावेत, बाह, प्रोस्तुत्य भय, प्रमुचा लज्जा, प्रमर्थ, प्रवृद्धिन, नेरास्य, प्रस्तोप, विस्मृति, स्वप्न, विक्त के जन्मता ग्रावि।

स्वाधि-भाव-सीह ।

करण-प्रमित्यक्ति एव जैन मत—फर्ण रस के सास्त्रीय विवेधन में जित प्रकार स्थानता देवने में भाती है, उस प्रकार को समानता करण रस की प्रमित्यक्ति के सन्दर्भ में दिखाई नहीं देती। प्रधित्राय काव्यवास्त्री रसाभित्यक्ति को मुखासक स्थीनतार करते हैं, परप्तु कुछ ने दस मत का विरोध कर उसे मुल-डु खाल्यक माना है। कि इत विरोधियों में जैन काव्य-साली हैमचन्द्र के सिच्यह्य चाह्य-व्यंणकार रामचन्द्र गुणचन्द्र का विरोध सबसे प्रवह पद पहुंचा है। जैन परप्पत में रामचन्द्र गुणचन्द्र का विरोध सम्बद्ध प्रवह एव पहुंचा है। जैन परप्पत में रामचन्द्र गुणचन्द्र से पूर्व हैन-चन्द्र तथा बाग्मद तेने काव्यक्तास्त्री भी हुए, परन्तु इस विषय पर जनकी स्वानी रहाश्र ही रही।

<sup>16.</sup> द्रष्टवय-नगेन्द्र, रस सिद्धान्त, दिल्ली, १६७४, १० ६३-६६

हण्कृत वागवाध्त्र वे इतिहास में रस की आनंदरवता का जैनी द्वारा किया ग्या ऐसा स्पष्ट विरोध प्रत्यत्र दिखाई नहीं देता। तास्त्रें यह है कि वे उस रस की कुष दुकाराक मानकर करुए की दुबासक रसो की सेसी में परिपक्षित करते हैं।

<sup>17 &</sup>quot;स्याधिमात श्रितोत्कर्वो विभाव-स्यभिचारिभि । स्वध्यानुभावनिष्येष सूख-द खात्मको रहा।"

<sup>—</sup>नाटयदर्गम, का० ३ १०६

<sup>18 &</sup>quot;त्रवेटविभावादिरायितस्यक्षसम्पन्नय शृ वार-हास्य-बीर-प्रद्युव-वान्या मुखात्मान । प्यरे पुनरनिस्टविभावायुक्तीतास्मान. कश्यु-रीड-बीमस्य-भयानकन्तरस्यारो दु बारमान ।' नाड्यदर्यस्य, का० ३१०६ पर स्वीपन विकारणः

<sup>19. &#</sup>x27;यत्तुन सर्वरदाला सुन-दुनात्मकत्रयुक्यते तरप्रतीतिवाधित्यपु । मास्ता नाम पुरुषविभावोपविद्या, कान्याभिनयोपनीतविभावोशिकतोशि मयान्द्री वीमस्त कह्या रोद्री वा स्वास्वादवामनाक्षेया कामिष क्वारदागुमन्त्रति । प्रतपुष मयानकादिभिषद्वित्रते समात्र । न नाम सुवास्वादादुवेगो भटते ।," वद्दी

<sup>20</sup> दोनानुबहुभ.व कारूयम् ।," सर्वार्धसिंद्व, भारतीय ज्ञानपीठ, दिल्ती, १६५५, सू ७११, राजवादिक, भारतीय ज्ञानपीठ, वि० २००८, स. ७११

<sup>21 &</sup>quot;श्रनुप्रहार्दीकृतचेतस परपीडात्मस्यामित कुवंतोऽनुकम्पनमनुकम्पा ।", सर्वायंसिक्किस ६१२, राजवार्तिक, सु ६१२ १३

<sup>22 &#</sup>x27;'वारीर, मानत, स्वामाविक च दु.बनसङ्घान्तुवतो ब्य्ट्वा हा वराका मिब्बादर्शनेनाबिक्स्या कवावेषायुक्षेत्र योगेन च सपुर्वाजितायुक्षक्यं वर्षायुद्दगत्दकत्वदुरोद्दम्बा विषयो विवक्षा प्राप्नुवत्ति इति कस्या सनुकृत्वा,''भगवती स्नाराबना, सखाराम योशी, सोलापुर, १६३२, गा०

१६६६

<sup>23 &#</sup>x27;तिसित बुनुन्तिवता दृहिर दट्हण जो दू तृहिदमणी । पांडवज्जदित किवया तस्सेसा होदि प्रणुक्ता ।," प्रवास्तिकाय, परमश्रुत प्रभावक मण्डल, बम्बई, वि १९७२, गा १३७

<sup>24 &</sup>quot;लुपित वा बुनुक्षित वा दृषित वा राष्ट्रवा कमित प्राणिन मो हिस्छुट दृष्टितमता वन प्रतिवचते स्वीकरोति दयापरिणानेन तस्य पुरवस्थेया प्रत्यक्षीनुमा सुमोरप्योगस्थानुकत्या दया भवतीति ।." प्रवचनसार गा० २६० की तालमं वृत्ति

<sup>25 &</sup>quot;ब्रनुकम्पा त्रिप्रकारा । घर्मानुकम्पा, मिश्रानुकम्पा, सर्वानुकम्पा चेति ।," भगवती माराधना, गा० १८३४

धर्मानुकम्या है। 20 महान् पातको के मूल कारण हिशादि से होने वाले दुख से दुखी होना मियानुकम्या है। इसके प्रतिरिक्त जो जीवों पर द्या करते हैं, परस्तु दया का पूर्ण स्वस्य नहीं जानते, जो जिन सूत्र से बाह्य हैं, जो प्रत्य पालखी नुक की उपासना करते हैं, नम्र प्रोर कप्टबासक कायवसेश करते हैं, इसके दुख से दुखी होना भी मिम्रानुकम्या है। 27

जिनके अस्यय दूट गए हैं, जिनको जरम हो गया है, जो साथे गए हैं, जो स्पष्ट रूप से लूटे जा रहे हैं, एसे मनुत्यों को देखकर, प्रवराधी ध्रयवा निर्पराधी मनुत्यों को देखकर सानी ग्रयने को ही दुल हो रहा हो, ऐसा मान कर उनके जरूर दया रूपता सर्वीनुक्त्या है। हिर्गु, पक्षी, पट से रेंपने वाले प्राणी, पग्नु, इनको मासादिक के लिए लोग मारते हैं ऐसा देखकर जो स्था उत्थान होती है, उसको धर्वीनुक्त्या कहते हैं। पुत्र, कलन, पत्नी द्यादि से जिनका वियोग दुष्पा है, जो रीग, पीडा से बोक कर रहे हैं, अपना मस्तक प्राप्ति जो देवना से पीटते हैं, कामणा हुमा यन नन्द्र होने से जिनको श्रीक द्वार से जिनको श्रीक द्वार है जो पैसे, विश्व, विचा, स्वच्छाय हुसादि से रहित है, उनको देवकर घरने को दू ख हो रहा है ऐसा मानकर का प्राण्यों को स्वस्थ करना, उनको योडा व्यवस्य करना हो सर्वानुकर्मा है।

उपर्युक्त विवेचन में जितने भी कहणा के मूल कारण ग्राए है, प्राय वे सभी कहण रस के स्वाधिभाग, उद्देशन, मालम्बन, प्रमुकान, सचारी प्रावि के रूप में काव्यदाशिक्यों द्वारा उपयोग किए गए हैं। जैन-कांन के प्रत्यतंत करणा के सभी मूल कारण दुल की उदरित करने वाले हैं, प्रतयन कहा जा सकता है कि रामभन्द गुणचन्द्र द्वारा प्रतिचादित करणा रस नी दु सातमक प्रभिज्यस्ति जैनों के करणापरक दायीनिक पल का हो प्रतिनिधित्य करती है।

भीर भी, जैन-दर्शन में कदणा को जीव के स्वभाव के रूप में विणित

<sup>26 &</sup>quot;तत्रवर्मानुकस्या नाम परित्यक्तासयमेषु मानावमानसुखद् स्वाभावाभ-तृत्तासुबत्तांदिषु समानिचतेषु" याज्ञुकस्या, सा घर्मानुकस्या" भगवती भाराभना, गा १०३४

<sup>27 &</sup>quot;मिब्रानुकम्योज्यते पृथुपापकमंत्रूतिम्यो हिंसादिम्यो व्यावृत्ताः"" वही गा १८३४

<sup>28 &</sup>quot;"सर्वातुम्पेत्वभिष्योगते सा । "वराकान् निरीक्ष दु लमारम-स्यमिव विचित्त्य स्वाक्ष्ययुपशमनमनुकम्या ।," वही गा १८३४

किया गया है। 29 वहीं करएगा को घम का मूल तथा सम्पक्त का चिह्न भी माना गया है। 3 से सभी प्रमास जैनावायों द्वारा स्वीकृत करएग रस की युद्धास्थक प्रनिव्यक्ति को जैन सिद्धास्तों को परिपुष्ठ करने वाली सिद्ध करते हैं।

जैन नाह्य साहित्य — मध्य युग के प्रारध्य कात में सस्कृत नाहक के इतिहास का युग समाप्त प्राय हो गया था। फिर भी, इस युग के उत्तरकाल में जैन कवियों ने दश्यकाण के क्षेत्र में सजैना का कार्य किया। चीजुक्य काल में जैन माचार्यों ने नाहक लिखें हो नहीं, प्रारंगु क्षामिनीत भी किए। इस काल में कास्यानुवासनकार हेमचन्द्र के विच्य एस नाह्यदर्शय के कत्तां रामचन्द्र प्रमुख नाहककार के क्यां सब्बाहत हो है।

चपलब्ध जैन नाटको को कथाबस्तु के झाबार पर पाँच विभागों में विभक्त किया जा सकता है---(१) पौराणिक, (२) ऐतिहासिक, (३) रूपक, (४) काल्पनिक तथा (४) साम्प्रदायिक।

(१) वीराणिक नाटक—निम्निविवित नाटक पीराणिक नाटकों को खेणों में मार्ग हैं—रामचन्द्र इस (१) सब हरिस्कन्द्र, (२) नन-विवास, (३) रमुक्तास, (४) निर्मयमीपन्धायोग, (५) रामबाम्युस्य, (६) यादबाम्युस्य, (६) अनमाला, विश्वयाल इन—(६) हीपरीस्थवयन, हिस्सम्बद्धत (६) अञ्जनाववन्त्रम्य, (४०) सुम्रदानाहिका, (११) विकासकीरव, (१२) मेरिसीकरवाण, बहुसूरिक्त (१२) ज्योतिष्प्रमानाटक, भीर मलयबन्द्रमूर्ति इस (१४) म्यायमयनमाट्स प्रवाहस्वत्रम्वताटक।

(२) ऐतिहासिक नाटक—देवचन्द्र कृत (१) चन्द्रलेखाविजयप्रकरता, जयसिंहसूरिकृत (२) हम्मीरमदगर्दन तथा नयचन्द्रसूरि कृत (३) रम्भामञ्जरी ऐतिहासिक नाटक।

(१) घषक-क्षक से ताल्यं है-Allegorical Drama, जो कि निम्निक्ति है-चेबसूरि कृत (१) बदुक्रेशीहरूपेय, यशपालकृत (२) मोह-राजयराजय, मेधक्रभावायंकृत (३) धर्मान्युद्ध, बालचन्द्र सूरि कृत (४) करुणावच्यायुव, पासुन्दर कृत (४) ज्ञानवादोवयनाटक तथा वादिचन्द्र कृत (६) ज्ञानव्यव्यायुव, पासुन्दर कृत (५) ज्ञानवादोवयनाटक तथा वादिचन्द्र कृत (६) ज्ञानव्यव्यायुव, पासुन्दर कृत

<sup>29 &</sup>quot;करुणाए कारण कम्म करुणे ति कि ए वृक्त । ए करुणाए जीवसङ्गावस्त्र कम्म जिल्ला । मकरुणाए कारण कम्म वक्तव्य । ""धवता, भाग-१३, प्रमरावती, सु ६ ४४ =

<sup>30 &#</sup>x27;'यवाक्रम समीक्ष्यैव दया चित्तेन पालयेत् । सर्वे धर्माहि भाषन्ते'''
कुरलकान्य, गोविन्टराज जैन शास्त्री, क्लो. २४२, कार्तिकेयानुपेक्षा, राज
चन्द्र बन्यमाला, १६६०, गा ४१२

- (४) कात्पनिक नाटक—रामचन्द्र कृत (१) मल्लिकामकरन्द, (२) कौमुदीमित्रासन्द सया (३) रोहिस्सीमृताक काल्पनिक नाटक हैं।
- (५) साम्ब्रदायिक नाटक—यशस्त्र इत (१) मुद्रितकुमुदचन्द्र, रत्तिस् इत (१) श्रमामृत तथा मेधविजयगीए इत (३) युक्ति प्रवीवनाटक साम्ब्र-वाधिक नाटक है।

जीन माटकों से कहण धिमस्यवित—उपर्युक्त नाटक-सारिणी से जीन नाटकमार रामचन्द्र कुत कविषय पौराशिक नाटक ही ऐसे हैं, जिनसे कहण रख की दुक्षात्मक प्रनिच्चवित हो पाई है। इन नाटकों से भी सम्भवत. कहण रख की दुक्षात्मक प्रनिच्चवित हो सीनिए स्पष्ट हो पाई है, बयोकि रामचन्द्र नाटयवर्षण के कर्ताभी से से एक है।

रामवस्त्र नाट्यदर्शेष मे प्रतिशादित करण रख के दु खासक स्वरूप को ग्रयने नाटको मे बरितार्थ करने में सफल रहे हैं। इस्होंने सस्यहरिश्वन्द्र' को ग्रयना ग्रादि रूपक कहा है। इसको क्यावस्तु सत्यवादी हरिश्वन्द्र से सम्बद्ध है। इस कारिएक यदना को किय ने इस डय से परिष्ठ किया है कि अवसूति के उत्तरपामवित्त का स्वरूष्ण हो ग्राता है।

रामबन्द्र कुत 'नन विवाय' की कथावस्तु महाभारत पर धाधारित है। इस नाटक में नन और दमयन्त्री के बीच यियोग के करण इस्यों से सहुदय इतित हुए बिना नहीं रह सकतें। इस प्रसम में कई सवाद ऐसे हैं जो सामाष्ट्रिक को इतीयुत कर देते हैं राभवन्द्र के नाटक में 'रण्डविनास' ऐसा नाटक है, जिसे नाट्य रूपेण में बहुत बार वर्णुन किया गया है। इस नाटक में सीता के स्रो साने पर राम का करण विवाय बदा ही मार्मिक एवं हृदय झवक है।

रामचन्द्र की एक धन्य कृति 'निमंबभीमव्यायोग' एकाकी रूपक है। इसमे महाभारत में वर्णित बलावुर के वथ को क्यावस्त्र बनाया गया है। यह व्यायोग भारत के मध्यमवस्थायोग जैता है। इसमे बच्च ब्राह्मण की माता और चली का करूप-करूप शीहर्ष के नाणानन्द से साध्य रखता है।

इस प्रकार जैन नाटको में करण रस की हु खात्मक प्रभिन्धित सकतवा-पूर्वक हो पाई है। इस सफतता का श्रेप नाटककार एव काव्यशास्त्री रामधन्त्र को जाता है, जिल्होंने भपने पत्र का सैद्धानिक पीरण ही नहीं किया, प्रसितु उसे नाटको में कुसमतापूर्वक प्रयोग करके व्यावहारिक कम भी दिया।

## करुण रस का शास्त्रीय विवेचन

डा० रविशकर नागर

यद्यपि रस का विवेचन भरत से पूर्व भी होता रहा होगा, फिर भी धाज भरत का नाट्यसास्त्र हो रस विवेचक भारित्रस्य है। भरत से पूर्व रस विवेचन की अवस्य ही रीघे परम्परा रही होगी जिसे भरत ने नाट्यसास्त्र में अववस्य ही रीघे परम्परा रही होगी जिसे भरत ने नाट्यसास्त्र में अववस्य कर में प्रवस्थात किया। नाट्यसास्त्र में अववस्यत कर में प्रवस्थात किया। नाट्यसास्त्र में स्थान-स्थाप र उद्धुत प्रामुख्य स्वीके हव बात का अवल प्रमास है कि भरत से पूर्व शिष्य-प्रशिष्य परम्परा के माच्यम से रस की चर्चा चली आ रही थी। राजसेक्षर के साद्य रम्परा के भवतंक नाट्यकेख्य ये 1 इनसे पूर्व दृष्टिए का नाम रस से कुछा रहे भीर इस प्रकार रस की खीवते भीवते प्रयवदेव के साथ जोड़ दिया गया है।

भरत के नाट्यजास्त्र में ही सर्वेत्रयम रस का विवेचन उपलब्ध होता है अब करण का दिनहास भरत से ही आरम्भ करना उचित होगा। भरत के अनुसार मीनिक या मुख्य रस चार है, वे हैं—स्वार, रोह, वोर चौर बीगस्त । या गार से हास रोह से करण, वोर से अद्युत तथा बीभस्त से अयानक को उत्पाद होती है। या यो से से से हि। उनकी बच्टि में करण, गौए। या कार्य रस है। उनकी बच्टि में करण, गौए। रस है नयीक वह रोह रस का कार्य है। उ

धावार्य घिनवजुष्त ने नाटयदाहर को घिमनदमारती टीका में भरत के मत्त्रव्य को स्वयूक करते हुए कहा है कि रोड़ से साधात् करता की उत्पत्ति नहीं होती। रोड़ रस में सासात् तो कोच के धातम्बन याद्र वस को उत्पत्ति होती है भीर वह पशुष्त गड़ की हिन्यों इटकानों का धातम्बन वनकर करता रस को उत्पन्त करता है। रोड़ रस का धातम्बन तो गड़ होता है जिस पर

तत्र किवरहस्य सहस्राक्षः सभान्नाक्षीत् ""रसाधिकारिक निष्किद्वर
""ततस्ते पृयक् पृथक् स्वशास्त्राणि विरचयाञ्चकु । काव्यमीमासा
(पृ १)

<sup>2.</sup> श्वनाराहि भवेद्यास्यो रौडाइच कठ्णो रस ।

वीराञ्चेवादभूतोत्पिलवींमत्साञ्च भयानक ।। (ना हा ६-३२) 3 रोदस्येव च यरकमं स ज्ञय करुणो रस (ना शा ६ ३३)

कोष किया जाता है। परन्तु रौद्र का जो कर्म शत्रुदय है वह शत्रु की स्त्रियों इच्ट जनों के लिए करण का कारण बनता है। इस प्रकार परम्परा सम्बन्ध से रौद्र की करण के प्रति कारणता बन जाती है।\*

धावार्य भरत ने रसों के देवता रण धारि का भी वर्णन किया है। तर-दुसार करण का देवता यम है और इकता रण कदूतर का हा होता है। धाते करण रस के स्वायो भाव विभाव अनुवाव ध्यमिषारी भावो का भी भरत ने विवेषन किया है। करण का स्वायो भाव शीक है राप, बदेवा, विरवन विमोण, विभवनाथा, वथ, बन्यन व्यवन धारि इसके विभाव है। अध्वात, विकाण, मुख-सुकता, विस्तर्णहा, अञ्जोकी रिपिनन्ता, सोर्थ निश्चाल, स्कृति-लोप पावि अनुभाव हैं जिनते करुण का धीनन्य किया जाता है। निकेद, स्वारी, विन्तर, धीर्मुबर, आर्थ, सुन इसमें संवारी भीते हैं।

भरत ने करए के तीन भेदों का उल्लेख किया है—(१) वर्म-हानि से उत्पन्न, (२) धर्महानि से उत्पन्न धोर (३) धोककृत—वजनो के मृत्यु घोक से वत्यन ? धर्मिनुद्राएकार ने इसमें एक धोर भेद जोड़ा है—वित्तस्वाधिनज्ञा । नरत से पूर्व भी करूए रत का निवार हुआ था नयोकि धाम नत्य के पर्मकृत भारत ने वो धावधों को उन्युव किया है जिएसे कहा गया है कि स्टब्जन के वार्षक ने प्रस्ता के धो धावधों को उन्युव किया है जिएसे कहा गया है कि स्टब्जन के वार्ष को देखने से धाया धित्रय बचनो को मुनने से भी करूए जामक रत उत्पन्न होता है। जोर-जोर से रोने, मुस्बित होने, कोसने, विलाप करने, जारीर को पिराने भीर खोती पीटने धादि के हारा करएरस का धीननय किया जाता है।

करण का जो स्वरूप नाट्यसास्त्र मे प्रतिष्ठित हुमा परवर्ती माचार्यों ने प्रपने लक्षसप्रकृत्यों मे उसी का ही अनुकरण किया। भरत के ही विचारों की प्रपत्ती गुक्तालती से प्रकट किया। भरत के बाद सस्कृत काल्यसास्त्र के प्रसिद्ध

तया शोककृतश्चीय करुएस्त्रितिश्च स्मृत ॥ (ना गा ६५३)

इप्टनचदर्शनादवा विधियवजनम्य सम्रवाद वापि । एभिमोवविजैपै करणुरसो नाम सम्भवति । सस्वन ध्वितैमोंशायमैक्क परिदेविवेविलयितैस्व

श्रीं प्रिभिनेय कव्ण रसी रहायासामिद्यातैश्व ॥ ना शा ६.४१

<sup>4</sup> परम्यराफलस्वेन रसान्तराक्षेपे रौद्र उदाहरएस् । रौद्रस्य यस्कर्मे फलस्मक बभारि, जकारात् तस्य यस्कर्मे फलरूप रा एव कश्च्छा । एवकारेखा-स्यत्तस्यविता परम्परा पराकरीति । प्रामिनव भारती (६३३)

<sup>5</sup> धर्मोपधातज्ञश्चैव तथार्थायचयोद्भव ।

<sup>6.</sup> श्रश्रावें भवत —

परन्तु झानार्य रहट के समय से रस का पुनर्जागरण काल झाया। उन्होंने रस को प्रतकारों के गर्भ से निकानकर उसे स्वतंत्र प्रस्तित्व प्रदान किया। रस धीर उसके भेदी का स्वतंत्र रूप से प्रनिपादन किया। उन्होंने काव्य मे रस महत्व को पहिचाना धीर श्रोता या पाठक की दृष्टि से रस की काव्य का जल्म माना।

यश्चपि रुद्रट ने रस के स्वरूप का प्रतिपादन नहीं किया फिर भी जन्होंने रस के भेद गिनाए जिनमें करुए को सीसरा स्थान प्रदान किया।

> श्रङ्गारवीर करुणा बीभत्सभयानकादशुता हास्य । रौद्र शान्त प्रेयानिति मन्त∘या रसा सर्वे।

क्दट ने प्रेयान् नए रस की कल्पना की जिसका प्रभी तन किसी भी भाषायं ने विवेचन नहीं किया था। क्दट का करुए भी भरत से ही मिलता जुलता है। वे भी करुए की प्रकृति सोक को मानते हैं। प्रियनन की विपत्ति प्रनिष्ट की प्राथित से सोक जरपन होता है। इसका नायक दुवँव पीडित होता है। करुए में भवित्त भ्रश्नुवाह, प्रनाप विवर्णता, भूमि पर लीटना, विलाप तथा भाष्य-निन्दा भादि चेष्टाएँ होती हैं।

धानन्दवर्धन व्यति के प्रतिष्ठापक हैं। उनके मत मे काव्य को धारमध्वति है। व्यति के उद्योगक होने पर भी उन्होंने रस की उत्तरोत्तर बढती गरिमा

<sup>7</sup> बद्रट काव्यालकार, १२३

<sup>8</sup> करुए सोक प्रकृति छोकडव भवेद्वियत्तित प्राप्ते । इंटरस्यानिष्ठस्य च विधिवहतो नायकस्तत्र ॥ अध्युननयन सिलल प्रलाप वैवर्णमोहनिर्वेदा । तितिवेष्टन परिदेवन विधिनन्दास्वेति कम्स्सु ॥

हो रसव्यनि के रूप से आरमसाय कर लिया । इतिहास से का॰्य का गेद वे रस के सायार पर हो करते हैं । इतिहुत्त के साययान से कोई कांव नही बनात स्वोकि वह तो इतिहास है । पर-जु इतिहुत में रस का स्वार हों ने वे वह इतिहास से का॰्य वा जाता है । र र के सहारम्य के प्रवत्न पोषक होने पर भी जरहीने रस का सारश्रीय विवेचन नहीं किया । रस के धर्म गुणो के विवेचन में मानरवर्गन ने करण का उरलेख किया है । मापूर्व गुण का परिपाक प्रश्नार से हीता है वयोकि प्रश्नार सबसे प्रधिक प्रान्त पर ही । पर के पाण का सर्वाधिक उत्तर्ल होता है वयोकि प्रश्नार सबसे प्रधिक प्रान्त समुद रस है । पर खु अञ्चार के बाता है । मापूर्व गुण का सर्वाधिक उत्तर्ल होता है वयोकि का स्वर्ध प्रस्त है । यह विवास के प्रारंग को प्रारंग के प्रश्नार हो तथा है । पर खु इसका बरम उरकर्ष करण समें होता है । पर खु इसका बरम उरकर्ष करण रस में होता है । १० इस अकार प्रान्तवर्णने ने चित्र को आहोता को करण रस से होता है । १० इस अकार प्रान्तवर्णने ने चित्र को आहोता को करण रस से होता है । १० इस अकार प्रान्तवर्णने ने चित्र को आहोता को करण रस से की करण रस से को करण रस से की करण रस से की करण रस से की का स्वार्त सा को करण रस से की की करण रस से की करण रस से की करण रस से की की की करण रस से की की की करण रस से की की की की की की क

परम माहेस्वर प्रभिनवगुन्त के समय से रह विवेचन में क्रांति प्राई। सैवदर्शन की दार्शनिक प्रविद्या के तीत से स्वविद्या हुए। प्रप्तनी दार्शनिक प्रविद्या के तीत्र में अवविद्या हुए। प्रपत्ती दार्शनिक प्रविद्या के तीत्र देव कि से उन्होंने साहित्य की प्रोड टीकाशों, अभित्वभारती तथा व्यवसावी क्षीचन में रस का जी स्वस्थ स्थिप किया परवर्ती प्राचार्थों ने उसका ही अनुकरण किया। इस प्रकार दशक्य का न्यायकार का न्यानुवासन, रसगणाचर प्रावि प्राविद्या में स्वस्थ में स्वस्थ की विचारों का ही युनरास्थान पाते हैं। अवैदायक्षककार ने करण की यह विध्याया ही—

इध्याधावनिष्टाची घोकासमा करछोऽनुतम् । निरवासोच्छवासच्दितस्तम्भ प्रसपितास्य ॥ स्वापपरमार दैग्याविमरछालस्य सम्भ्रमा । विपादकटती-मादिवनतावा व्यभिवारिसा ॥<sup>2,1</sup>

<sup>9</sup> हिंदगा का॰यवुगनिवन्ता सर्वारतना रवारतनेला भदितन्यम् । त्रनेतिवृत्ते यथि रक्षानदुगुला स्थिति पश्येत् तथैमा भद्यत्यामि स्वतन्यतया रक्षानुगुल क्यान्तरभुरगायथेत् । निह कवैरितिवृत्तमात्रनिवंहलेन किञ्चित् प्रयोजनम्, इतिहासिदेये तस्तिद्धे ॥ ध्वन्यालीक (ध्रालाये विद्येदवर) पृक २६४

<sup>10</sup> ग्रुगारे विप्रलम्भारुथे करुए च प्रकर्षवत् । माधुर्यमाद्रता थाति यतस्तत्राधिक मन । ध्वन्यालोक (२ ८)

<sup>11.</sup> दशस्पकम् (४ ८१-८२)

मम्मट ने करुण का केवल उदाहरण दिया। उसके स्पायीभाव विभाव भादि का पथक उल्लेख नहीं किया।

धाचार्य हेमचन्द्र ने शन्तानुशासन में करुण के विषय में कहा —

"इष्टनाशादिविभावी दैवीपालस्भाद्यनुभावी दुलभयव्यभिचारी शोक करु ।"  $^{12}$ 

भाषाय विश्वनाथ ने साहित्यदर्पेण भे करण का इस प्रकार विवेषन किया—

> ्य्याशादिनप्टाप्ते करुणास्त्रो रसी मवेत् । धीरै कपोतवणाँऽय कपितो यमर्थवत । शोरोऽम रवायीभाव स्वाप्कोस्पमाधम्बन मत्तर् । सार्व प्राह्मितवस्या भवेडुरोपन पुनः । प्रमुमावा दैवनिन्दासूत्रात कन्दितादयः । दैवण्यास्त्रात्ति स्वतात सरम्प्रप्रमतनाति स । निर्वेदमोहाएसमार स्वापिग्लानि स्कृतिस्या

साहित्य धाश्त्र में करुए की आनन्दमयता को लेकर बहुत विवाद रहा है। मृह्नायक के भट्टनाल्य के सिद्धाला अशीतिवाद का सख्डन करने के लिए सब्दे बड़ा तर्क यह विया है कि रस की स्वगत प्रतीति आनने परती करुए रस में बाब की मृत्युति स्वीकार करनी पढ़ेगी—

'स्वगतस्वेन हि प्रतीतो करुएो दुखिस्व स्यात्।' इससे यह सिद्ध होता है कि भट्टनायक के मत मे करूए में भी सुख की प्रतीति होती है।

भट्टनायक के कथन से यह बात तो स्वच्ट है कि लोकिक पराजन पर रित भादि भाव जीते मुक्तर हाते हैं वैसे कोष घोक भादि नहीं। उनते तो जटटा दूं ब ही होता है। परन्तु काल्य में विभाव धनुभाव धवारों को योजना से खभी नौकिक साथ धनौकिक दनकर साल-दयर हो जाते हैं। रख धानन्द रित भट्टनायक के विचार को धीमनवाुख्त ने और पुग्ट किया। उनके मत में करेखा में भी धानत्वमत्ती ही धनुशृति होती है नगींक काल्य के माध्यम से धानस परामश्री या भारत साक्षास्तार रस है। जब सहय परामृत्यृति में धानस परामश्री हो सास्तार करता है तो चाहे सुगार हो या करला

<sup>12.</sup> काव्यानुशासन (रसिक लालसी परीक्ष) पृ० ११६

<sup>13</sup> साहित्यदवंख, ३-२२२-२२५

सर्वत्र धानन्दमय स्वचैतन्य काही परामशंहोता है धर्म कव्यामें दुखकी शका करने काभी धवकारा नहीं है। वे कहते हैं।

'ग्रस्मन्मते तु सवेदनमेवानन्दधनमास्वताचते ।

तत्र का दुखाशङ्का'। 1.4 दशरूपककार भी यही बात अपने शब्दों में कहते हैं—-

स्वाद काव्यार्थं सम्भेदादात्मानन्दसमुद्भव ध<sup>1.5</sup>

शारदातमय ने भावप्रकाशन में तथा पण्डितराज जगन्नाय ने रसगगा-धर से सभी रही की मुनिन्दगमता का ही समर्थन किया है।

परन्तु हृद्दभट्ट धीर जनते भी अधिक नाट्यवर्थण के नेसह इस रामचर-गुणकर तथा काव्यप्रकासकटन में शिद्धिकरातिए ने साक्ष्मीय परम्पर-के विद्यह स्त की सुबद् सानक माना है। इन प्राथायों की पटि में रस की मनुभूति सर्वत्र मुखासक हो न होकर दू सारावक भी होती है। इस प्रकार प्रञ्जार, हास्य, भद्गृत, बीर, सान्त रस सुख क्य हैं तथा करुए रीट बीमस्स मनाक द स पर है।

रस की श्रानन्त्रमय स्वरूप के विषद्ध करण रस पर किए गए इन झारोपों का श्रानन्त्रवारी श्राचार्य विश्वनाथ ने तर्कसगत समाधान प्रस्तत किया। 1.6

- (१) सह<sup>7</sup>य को करण के श्रास्वाद में सुख की श्रनुभृति होती है। श्रत. सामाजिक का स्थानभव करण की शानन्द्रमयना का प्रत्यक्ष प्रमाण है।
- (२) यदि करण की अनुभूति में दूख होता तो कोई करुए रख प्रधान माटकों को देखने में प्रवृत्त हीन होता। बयोकि दर्शकों की करुण रख प्रधान नाटकों को भी देखने में प्रवृत्ति होती है, सत करुए रख का अनुभृति सुखमय ही हैं द खमय नहीं।

<sup>14</sup> मभिनवभारती (ग्राचार्य विश्वेश्वर) पुरु ५०७

<sup>15</sup> दशस्पक, (४४३)

<sup>16.</sup> करलादवि रहे जायते यत्तर मुख्य । स्वेतलामनुभव प्रमाण तत्र केवलम् ॥ किञ्चतेषु यदा दुःख न कोऽपि स्थालदुःमुख । तथा रामाय- णादीना मिवता दु ख हेतुना ॥ हेतुन्व गीकह्यिदेविस्यो कोकसभयात् । घोकह्यिदेवी केव्य केवायत् । मानिक विभावत् । प्रमाक्ति केवायत् । मुख्य सन्यायत् । मुख्य सन्यायते तेस्य सर्वस्थोऽपीति कालति ॥ साहिद्यदर्शण-२ ४-८

(III) यदि करुए को दु ख का हेतु मार्ने तो करुए रस प्रधान रामायए।
 भादि काव्य भी दु स के हेतु माने जाएँगे।

ग्राभनवगुप्त द्वारा सभी रसो को ग्रानन्दमयता की प्रतिष्ठा के बाद एक-दो विरोधी स्वरो को छोडकर सभी भ्राचार्यों ने करुण की भ्रतुभूति भ्रानन्द-मयो हो मानी।

सम्क्रत साहित्यसास्त्र में जहा एक भोर रसो की विविधता का विचार हमाहै वहादूसरी भीर सभी रसो का एक रस मे समाहार करने का भी प्रयास रहा है जिसके भनसार एक ही मूल रस प्रकृति है जिससे विकृति के रूप में पाय रसो का जन्म होता है जो प्रधान मूल रस की सपेक्षा गौरा होते हैं । इस देख्ट से सर्वप्रथम प्रभिनवगुष्त ने ही शान्त की प्रधान रस माना चसमें ही सब रसों को समाद्वार कर शान्त की मल रस के रूप में प्रतिष्ठा की। 17 भोजराज ने श्रद्धार को ही प्रमुख रख बद्धीकार किया क्योंकि सर्वोषिक बास्त्रोदनीयता शृङ्कार में ही है। बहुकार धारमा का विशिष्ट गुए है, यही समिमान है, यही श्रुद्धार है, यही रस है। 18 साक्षार्य विश्वनाय के वृद्ध प्रितामह नारायण पण्डित ने भद्भूत को ही मूल एकमात्र रख माना हैं। 19 इस एकरस बाद की परम्परा में कब्सा की भी गौरव प्राप्त हमा। परन्तु ग्रास्वर्य है कि करुए। ही एक रस है (एको रस करुए एव) यह स्थापना सस्कृत के भावार्य ने नहीं की किन ने की जब कि शान्त, ग्रुक्कार, भद्भुत की एकरसता प्राम्निशृप्त भोजराज जैसे साहित्य शास्त्र के भ्रावार्यों ने की । भवभूति ही सम्कृत के सर्वत्रपत्र नाटककार हैं जिन्होंने उसरराज्यस्ति मे तममा के साध्यम से घोषणा की कि एक ही कहण-रस निमित्तमेंद्र से विभिन्न रूप धारम् करता है जिस प्रकार आवर्त बुद्बुद तरम का रूप धारम् करने पर भी जल शन्तत अल ही रहता है।<sup>20</sup>

<sup>17.</sup> स्व स्व निमित्तमाशय शान्तावृत्यवे रस । पुनिनिमत्तायायेतु शान्त एव प्रसीयवे ॥ प्रिगिनवभारतो J L Masson हारा Santa rasa and Abhnavagupta's Philosophy of Rasa Aesthetics page 119

<sup>18</sup> श्रुगारमेव रसनाद् रसमामनाम । श्रुगार प्रकाश १

<sup>19</sup> रसे सारश्चमत्कार, सर्वनात्मनुमूत्रते । तन्त्रमत्कार सारश्च सर्वेत्रात्मर्भुतो रस । तस्मारद्भुतमेवाङ् कृती नारामणो रसम् ॥ साहित्यदर्गण ३ ३

<sup>20</sup> एको स्म करुए एव निमित्तभेदाव भिन्न पृष्ठवपृष्विवाध्ययते विवर्तान् । धावतंत्रुद्वुदत्तरङ्गिममान्विकारावन्त्री प्रया सन्तिसेव तु तस्तमध्यम् ॥ उत्तररामधितः ३ ४७

करुए की विषेक्ष के पीछे संभवत साहनकारों के मन ने यह प्रावक म हुए हो कि प्रांदि मुनि भरत ने करुए की अमुल रत नहीं माना। उन्होंने इसे रीड़ का कर्म समक्र कर गीम स्वान दिया। ऐसी दिवति से वरुए को काम्य का प्रद्लीरस मानना भरत की वस्परता का उत्सवन हो जाता। परन्तु भीन ने भरत के ४ ब्रक्टीत रम तबा ४ विकृति रस प्रपंतु त्रभान गीए रस के विभाजन के प्रति अस्ति हमित करूर की 12 करुए रीड़ से उत्पन्त होता है भरत की इम प्रास्त्या के विरुद्ध भीजराज का तर्क है कि रति से भी करुए उत्पन्त होता है और रीड से करुए ही प्रति म्यानन भी

<sup>21</sup> विविधवाच्यवाचकरवताप्रपञ्चवाहणः काव्यस्य स एवार्षे सारभूतः । तथा चाविकवेवित्योकेनिहतसहघरोविरहकातर क्रोञ्चाक्रन्दजनित ग्रोक एव स्नोक्तवापिरएतः ॥ व्यन्याकोकः १ ५

<sup>22</sup> ग्रानन्दवर्धन, व्यन्यालोक ४।१

<sup>23</sup> प्रयोच्यते 'शृङ्कारानुकृतियँह सहास्यो रस स्प्यते सहिं वीरानुकृतियँह सोऽपि हास्य हतीप्यताम् ॥ शृङ्कार प्रकाश Vol, II p 380

उत्पन्न होता है। दशस्यककार ने भरत का समयंन किया। उनका तर्क है कि युक्तार, भीर, भीसका भीर रीह इन मूस रही मे कमा विकास, विस्तार, सिरार, क्षीभ तथा विकोस परमूत, भयातक भीर करण दारी में भी यही चार वृत्तियों देवी जाती है। इस मकार चित्ता होती की साम्यता के साथार पर प्रकुशर हास्य वीर पद्मत वीमास मामाक एवं रीह करण में के हैं हिस्साय वन जाता है भीर मस्त बारा प्रधानक पत्र राह करण होती में स्वाप्त की साम्यता के साथार पर प्रकुशर हास्य वीर पद्मत वीमास प्रधानक एवं रीह करण में के हैं हिस्साय वन जाता है भीर मस्त हारा प्रधानक एवं रीह करण होता है। उत्त महार स्वीता स्वाप्त का प्रधान गीया मांच उपपन हो जाता है। उत्त

हम देलते हैं कि करुए तथा प्रत्य रसो की गौएता के विरोध में जो स्वर भोजराज ने उठाया था उने फिर भरन के समर्थको द्वारा स्वाने का प्रयास हमा। करुए को काव्य में ब्रद्धी रस का स्थान न मिन सका।

यान-दवर्षन ने वाल्मीकि रामायण में करुण को याज्ञी रस स्थीकार कर कार्य से उसकी प्रमालग को उमारा था। उसी मुन को प्रकृष रामे स्वर्कक प्राप्त स्वर्क का प्रयास प्रशिक्ष या। सभाव प्रान्यदर्षन यह समम्ब है कि करुण की भावना बहुत व्यापक होती है और उसके भीवर मुंजूम के समान प्रविकाधिक भावों का समर्थेश सम्बन्ध है कि करुण का प्रभाव बदा ही दूरणामी होता है। मात वे उक्ष ज्ञान राम के स्वर्ण का प्रभावता देकर दुर्धिक के केरिय है। मात ले उक्ष ज्ञान कर सिक्स प्रकृष उद्यास का दिया है। दोनो जाएं के हूट जाने पर ही विकल, प्रवृक्ष पुरामिमानी दुर्धोपन को पहुकार गर्व देव की व्यथता का प्रभाव होता है। वह इतना धतहाय ही पण है कि उठकर प्रवृत्त माता-दिवा को भी प्रणाम नहीं कर सकता प्रीर न ही प्रपृत्त पुत्र का प्राण्तिम नहीं कर सकता प्रीर न ही प्रपृत्त पुत्र का प्राण्तिम कर सकता है। वस प्रवृक्ष भावना प्रित्त का प्रवृक्ष को स्वा प्रवृक्ष को स्वा वो प्रवृक्ष को स्वा वे स्व स्व वे प्रवृक्ष को स्वा वो प्रवृक्ष को स्वा वे स्व स्व वे प्रवृक्ष को स्वा वे स्व प्रवृक्ष को स्वा के स्व प्रवृक्ष को स्वा वे स्व स्व वे प्रवृक्ष को स्वा के स्व प्रवृक्ष को स्वा के स्व स्व वे स्व प्रवृक्ष को स्व स्व विक् प्रवृक्ष को स्व स्व विक स्व को साम्य के स्व विक स्

रसो की अनुभूति में विकास द्वृति और दीप्ति चित्त की तीन भवस्थाए मानो गई हैं। इनमें दीप्ति का प्रकर्ष रीट में तथा द्वृति का करुप रस में

<sup>24</sup> चतुर्वा चित्तप्रमयो भवित । त्यचा शृङ्गारे विकात, योरे विस्तर, बीमत्ते सोम, रौटे विदेव इति । तदन्येषा चतुर्वा हास्याद्भुतमयानक करुएाता स्वतामग्रीलस्थारियोगरात एव चत्यार विकासचा चेत्रत सभेदा। भत्रप्वं शृङ्गाराद्वि भवेद्यास्य " वीमत्याच्य भयानक इति । हेतु देतुभद्भाव एव समेदायेस्या दश्ति — दशस्यक प्रवत्तेक प्रकार भाष्य

होता है। द्रृति फ्रोर दीप्ता दोनों में से द्रृति दीप्ति की ध्रयेक्षा प्रक्षिक स्थापक गृहन तथा मामिक है। चित्त की विकास की स्वस्था तो सभी रखों में समान है। द्रृति क्रोर दीप्ति का ही क्षेत्र मिलन-मिला है। इन दोनों में दीप्ति की प्रक्षा द्रृति के सर्वाधिक स्थापक होने के कारण भीर कहण रख की प्रकृति में दृति का अरम उत्कर्ण होने के कारण कहण का महस्व स्थूजार या बीर रख से किसी भी प्रकार कम नहीं है।

### करुण रस का आस्वाद

#### डा॰ सत्यदेव चौघरी

साहृदय व्यक्ति प्रृङ्गार, हास्य भादि रसो द्वारा तो भास्वाद प्राप्त करता ही है, जाय ही छक्ते करता, मयानक भादि रसो द्वारा भी भास्याद की होत्या होती है—यह क्यन भायने भाग में क्यावहारिक भीर ताकिक र्रांट छे विरोधा-स्मक भीर भाग्त प्रतीत होता है, भत सम्हत के के तियय काव्यावायों ने रस की शुक्त-तुलारमक कहा है। इन भावायों में से नार्यवर्णण के कर्ता रामवन्द्र-गुण्यस्य का नाम विशेष क्य से लिया जाता है न्योकि उन्होंने इस विषय पर पर्वाधिक सामग्री प्रस्तुत की है। भ्रतः पहले उनका मन्तव्य प्रस्तुत किया जा रहा है।

इस सन्वस्थ में जनका सिद्धानिकन्त है— मुखडु खासको रहा: । इस स्वस्य को स्थाट करते हुए जनत दोनो अन्यकारों का प्रमिमत है कि जहीं "मुद्धार, हारण, बीर, प्रदूषत घीर साम्य में यान नम् मुखासम है, हुत इस्तु हरा, रीद, बीगसा मीर मयानक में चार रस दु खात्मक हैं।" प्रयम वर्ग के रस तो निविवाद कर से नुसासम है ही, किन्दु दिलीण वर्ग के रसों को भी गदि मुखात्मक मान सिया जाता है तो इसी पर रामचन्द्र-गुरायम्ब को सामित है। इस सम्यम में कन्द्रीने निम्मीक सार तर्क उपस्थित किए हैं—

१ उनका पहला तक यह है कि कहता, अयानक प्रांदि रस छहदयों को किसी अवर्णनीय क्लेश-रह्या तक पहुँचा देते हैं। इनसे सामाजिक उद्देग प्राप्त करते हैं। सुवास्वाद से भी नता कही कोई उद्दिग्न होता है 72 सीक्षा का हरता, दोगदी के नक्ष्में तथा केवा को का कर्यण, हरियदांद्र की चाण्डात के यहाँ वासता, रोहिताद की मृत्यु, मादि घटनामों के मिनय को देखकर कोन ऐसा सहुदय है जो मुखास्वाद प्राप्त करता हो। 3

<sup>1</sup> हिन्दो नाट्यदर्पण, पृथ्ठ ६०

<sup>2</sup> सवानको बीमत्सः कृष्यो रोही रसास्वादवताम् प्रनास्थेया कामिष् मसेयादतागुणनयति । अत्यव भयानकाविति उद्विजते समाज. । न नाम सुझाऽऽस्वादाद् उद्वेगी धटते ।—वही, पृष्ठ २६१

<sup>3.</sup> बही, पृष्ठ २६१-२६२

२ दूसरा तर यह है कि काल नाटक में भीकिक प्राचार व्यवहार का चित्रल यथाये कर में ही किया जाता है। कबित्रन साक्षारिक मुखों का बर्जन सुख कर में करते हैं, धीर दुखों का वर्णन दुख-रूप में। बिरही शान-सीठा पादि घनुकारों को करण दवायें निस्पन्देह दुखारमक हाठी हैं, प्रत यदि वन के बाध्य नाटकात प्रतुकरण को मुखारमक माता आए तो सद प्रमुकरण बास्तविक न होता, वर्षोवि यह नौकिक बम्नुस्थित से विपरीत ही रहेता।

१ रस को मुलात्मक मानते वालों की भीर से यह कहा जा सकता है कि जैसे लीक में बिरही एवं गोकाहुन जानों ने समुख काशर्यक प्रमां का स्वांन ध्रयवा प्रमित्तय करन से उन्हें मुख साम्यक्ता मिलती है, इसी प्रकार काश्य नाटक-गत करूप, मतानक धारि रख भी मुनात्मक ही है, दू जात्मक नहीं है। किन्तु रामवन्द्र मुख्य का क्यन है कि बस्तुत ऐसे प्रमानें में भी दूखी बनों को भी मुखात्माद पिनता नतीत होता है मुनत वह भी दूखी-स्वाद हो है, स्वींक धरि वही व्यक्तित दु नपूष्ण वार्गायों से मुख्य का धनुष्प प्रमान प्रमुख्य प्रमान मुख का धनुष्प प्रमुख्य न कर विकलित ही होता है। प्रत वार्श्यों का उनन चहानुम्रिक-मूनक तक मनस्वीपक एव मान्य नहीं है। बस्तुत, कश्या स्वारित रख दूखा-राम है।

र्थे यद्यपि मयानक करुता धादि रख दुलात्मक ही है फिर भी यदि इनसे सहदय परम प्रानत्द को प्राप्त करते हैं तो केटल मात्र कवि एद नट की कुरालता से चमत्क्रत होकर ही।

4 (क) कवयस्तु मुख द् सान्यक्रमसाराऽज्युरूप्येस रामादिवरित निवध्यन्त मुसद् सारमकरमानुविद्धमेव प्रश्यनित ।

(ख) तथाजुकार्यंगतास्य करुणास्य परिदेवताजुकार्यंतात् ताबर् दु सासमा एव । यदि चाजुकरणे सुसाराम स्यु न सम्यव प्रतुकरण स्यात् । विचरीतालेन मासनाद् इति । हिसी नाटक स्पण एटः २११-२६२ 5 येजीच्यार्थिकासद् स्वता करुणे वर्ष्यमोत्रीमनीयमाने वा मुसास्वाद

- 5 येजीच्टाविविनासदुखवा करुए वर्णमानेऽमिनीयमाने वा मुखास्वाद सीऽपि परमापेती दुखास्वाद एव । दुखी ही दुखवात्तेया दुखमानियदी प्रमोववार्तेया दुलाम्यति इति करुखादयो दुखात्मन एव इति । —वही, पुण्ट २६२
- 6 यत् पुत्ररेभिराणि चनरकारो हस्यते ग रणास्त्राहिन्दासे यति यत्राज्ञ्यस्थित बस्तु प्रदर्शकेन कविनद्यपितकशैयसेन । X X प्रमतेन च सर्वोङ्गाळल्लास्केन कविनद्यस्तिजन्मना चनत्कारेण विवनक्षा परमा-नन्दस्थता इ सामकेप्यणि करणाहिष् मुनैयस प्रतिजानते ।—बहूरे, मुळ २६१

इस प्रन्तिम कथन से ग्रन्थकारों का तारपर्य यह है कि कवि के व्यवस्थित एव मार्मिक निरूप्ण को पढ़कर अथवा नट के सुन्दर एव मार्मिक हृदयकारी मिनिय की देखकर हमे जो भास्याद प्राप्त होता है, उसकी लोलुपता ही मानिय का दश्वकर हम था। भारताद नाया हाता हा, उद्यान नायुक्त स्व सहदय को करुए, भयानक ग्रादि रसो से युक्त भी काव्य-नाटको से ग्रानस्य प्राप्त कराती है, तथा उन्हें बार-बार पढने-देखने की ग्रोर प्रवृत्त कराती है, प्रन्यया ये रस तो दु लाश्मक ही होते हैं। एक उदाहरण द्वारा प्रथने कथन की पुष्टि करते हुए प्रश्नकार कहते हैं कि जिस प्रकार लोक मे बीर पुरुष प्रपत्ने उस प्राण घातक शत्रु को भी देखकर भारवर्यचिकत से रह जाते हैं जो प्रहार करने में मरयन्त निपूरण होता है," उसी प्रकार प्रेक्षक भी कवि अयवा नट के कौशल द्वारा चमश्चल हो जाते हैं।

उनत सर्कों मे से प्रथम तर्क मन के उद्वेग को लक्ष्य मे रलकर प्रस्तुत किया गया है, प्रीर दिलीय तर्क लोकिक व्यवहार घ्रोर काव्य-रचना की पारस्वरिक अन्विति को । त्तीय तर्क गौकिक सहानुभृति एव सान्त्वना से सम्बद्ध है, ग्रीर चतुर्यं तकं काञ्यत्व एव ग्राभनय-जन्य बाह्य चमत्कार से । यदि गम्भीरता-पूर्वक विचार करें तो इन चारो तकों के मुल मे एक ही आन्त घारण सम्न-हित है कि तीकित ब्यवहार और कविकृति में कोई प्रस्तर नहीं है, ये दोनों एक हो घरातन पर प्रवस्थित हैं। यही कारए। है कि—

— पहले तक में सहदय को भी भयानक, करुए। ब्रादि रसो द्वारा वैसा ही उद्विग्न एव विकलित समक्ष लिया गया है जैसा कि सामान्य व्यवहार में प्रत्येक प्रकार की सीमा से निवात विमुक्त होते हैं।

—इसी प्रकार दूसरे तक में भी उबत घारणा के बल पर लौकिक घट-नामी भीर काव्यगत घटनाओं को एक-समान समझ लिया गया है। किन्तु सबसी सह पहार प्रमान्य मनत्वय है। बस्तुत होनों में बहुविष एवं बहुहेदुक प्रमान मनत्वय है। बस्तुत होनों में बहुविष एवं बहुहेदुक प्रमान रहता है। इसमें से एक प्रमान तो यह है कि काव्य में कोकिक घटनायों के प्रसुपत केवल यथायं का विश्रास न होकर यथायं के साथ करपना-तत्व क अपनिवास के प्रतिकारित एक्टा है। प्रत 'लोक और काव्य की पारस-रिक अबुक्कता' को भावार मानकर मनुकार के ही मनुक्य सहय के सुख-दुख का निर्णय करना मूलत अमगुर्ण है।

<sup>7</sup> विस्मयन्ते हि शिरश्छेरकारिछाऽपि प्रहारकृशनेन वैरिछा घौण्डीरमानिन । हिन्दी ना० घा० पुष्ठ २६१

— प्युणं वर्ण मे सरवाता सवस्य है, पर एकामी । किय के रचना-कौदान से, ग्रीर विशेषत नट के प्रतिनय-कीयल से, ज्यार वसरकार निरस्तन्देह सहस्य में धितर्मृत कर देशा है । इस कथन की शुटिंग में एक प्रस्तुवाहरूण लीकिए कि सिस्त प्रकार एक प्रत्यन्त करणोश्वादक एव हृदयविदारक स्वय भी एक प्रमाद नट के प्रस्तुवन स्वय भी एक प्रमाद नट के प्रस्तुवन स्वय भी एक प्रमाद नट के प्रस्तुवन स्वय न्यार कर के गुड्यत्वा से उत्पन्न वसाकार से तो कियो भी स्थित में इन्कार नहीं किया जा सकता, किन्तु यह प्रमादकार से तो कियो भी स्थित में इन्कार नहीं किया जा सकता, किन्तु यह प्रमादकार से तो कियो भी स्थित में इन्कार महीं किया जा सकता, किन्तु यह प्रमादकार से से साव को उदीएक करता है, श्रीर करण एस में प्रसाद के प्रतिभाव को उदीएक करता है, श्रीर करण एस में यह सहस्य के प्रतिभाव को उदीएक करता है, श्रीर करण एस में यह के धीक-माद को इत्ते प्रवित्त कीयल-जन्म व्यवस्था स्वा में तरान करता है। श्रीर करण स्व स्व प्रमाद मादि भाव भी उत्तरन करता है। किन्तु श्रीसा कि रामवद-गुणकर का मनत्व है दूरी प्रस्तवमं, आदर प्राप्त भावों को करण, प्रमानक प्राप्ति स्व मनत्व से हैं। इत्तर प्राप्त मायों को करण, प्रमानक प्राप्ति स्व मनत्व से हैं। इत्तर महिलक होंचे हैं, सत इतने मोकिक प्राह्माद है। उत्तन हो सकता है, काव्यात सम्वा स्वात स्व सुवासक रस —उरान नहीं हो सकता । प्रस्तु ।

× ×

रखों को सुखदु बारमक स्वीकार करने नाले प्रयम ग्रामार्थ प्रामचन्द्र-गुण्यन्द्र नहीं है। इनसे पूर्व भी इस सम्बन्ध में कुछ इस प्रकार के स्पन्ट कयन मिल जाते हैं—

×

(क) येन स्वम्पयायि मुखदु जजननप्तश्तियुक्ता विषयसामग्री बाह्यां मुखदु जस्वमावो रसः।—(प्रजात धावायं), धामनवभारती, माग १, पृष्ठ २७६।

- (स) रातस्य मुखदु सारमन्तवा सदुमयलक्षाएत्वेन उपवक्ते, प्रताय तदु-मयमनकत्वम ।—रसकतिका (रुद्रमष्टु) 'नम्बर आफ रसस' (रा०) १०० १४४।
- (ग) रसा हि बुबदु बक्ष्या ।—आ० प्र० २य भाग (रा०), गृन्ठ ३६६ स्ट्रन क्यांने से यदािय यह रचटता प्रतीत नहीं होता कि उक्त आवारं स्थार को सुव्यात्मक भीर दुवात्मक स्वीकार करते थे भ्रयवा जुल को सुव्यात्मक भीर जुल को सुव्यात्मक भीर कुल को दुवात्मक, किन्तु फिर भी सम्प्रावना यही है कि वे भी रामचन्द्र गुणकन्द्र के समात्र ग्रुगार, हास्य भादि को सुव्यात्मक मानठे होंगे

उपर्युक्त कथानो के प्रतिरिक्त थामत ने किसी धानायें के नाम पर ऐसा कथन भी उद्धन किया है जिससे यह स्पष्ट प्रतीत होता है कि वह स्वय प्रयदा सम्मवत कुख सम्ब प्राच्यां भी करुण मे सुख घोर दृख दोनो का सम्मिष्ठण समाज मानते होने—

> (घ) कहणप्रेक्षणीयेषु सम्प्नव सुखबु खयो । ययाऽनुमवत सिद्धस्तयैवीज प्रसादयो ॥

घोर भयानक, कहल ग्रादि को द खात्मक।

का० सू० वृ० ३-१-६ (वृत्ति)

पर्याद् जिला क्रकार कवाण रसा के नावकों में सुखा धोर दू ज का नाम्यत्र (overlappung) सहस्य जाने के सनुभव हारा सिंद है, उसी प्रकार सोश सोर प्रयोद का सम्यत्न भी उनके प्रमुख हारा सिंद है। गुख गहुले होता है प्रयवा दुख गहुने—दस घोर इस क्लोक में कोई सकैत नहीं है किन्तु ऐसा प्रतीत होता है कि उन्हें कवाणू रस में दुख को दियति पूर्व मान्य होगी धोर सुझ को बाद में। दूसरे ताकों में, तहुदय तीकिक दुख का प्रमुख करता है। भी प्रत्यक काय्यस्य प्रानद सा, गोकोतर सुख का प्रमुख करता है।

कुछ इसी प्रकार की धारए॥ की व्याख्या मधुसूदन सरस्वती ने सम्भवत सर्वप्रथम मोलिक एप से प्रस्तुत की है —

(इ) सच्वपुणस्य मुखरूपत्वात् सर्वेषा माधना मुखरूपत्वेऽपि रकस्तमो-ऽग्रमिश्रणात तारतस्यमवगन्तव्यमः । सर्तो न सर्वेषु रसेषु तुत्यमुखाऽनुमवः । —नस्यर प्राफ्त रसस् (रा०), पृष्ट १४६

उनके कथन का सनिधाय यह है कि सभी रसों से तिस्सार्वेद सुक का सनुभव होता है, परन्तु यह सपुभव सन रसों में मुस्य क्य से नहीं होता। इसका एकमान कारण यह है कि सत्वपुण की प्रधानता ही सुक का हेतु है, क्यिपु ऐसा कभी नहीं होता कि किसी रस में रजीगुण भीर बनोगुण निवास सनिमूत हो जायें स्रोर सन्वनुष्य पूर्णंत धामिर्मूल भ्रयमा जहिनत हो जाए। भ्रतिषु रजोगुष्य भ्रोर तनोगुष्य निही न हिसो भय तक प्रवस्य विद्यमान रहते हैं। ये किन रस में किननो मात्रा में विद्यमान रहते हे यथि रहका निर्ण्य कर सकना कठिन है तथापि वे रहते घनस्य हैं। एत. उनके निश्र्य के वारतस्य के मनुवार सब रमो में मुझ के साथ दुख का निश्र्य भी समस्ता जाहिए। प्रसत्ता

इस प्रकार हमारे सम्मूख निम्नोक्त चार विकल्प उपस्थित होते हैं—

(क) सभी रस सखारमक है,

(ख) सभी रस सुखद वात्मक हैं,

(ग) श्रृङ्गार, हास्य भादि रस मुझान्य ह हैं, किन्तु वह्या, भयानक भादि रस द सार्थक हैं।

(च) श्रञ्जार, हास्य म्रादि रस गुलारनक हैं, किन्तु कच्छा, मयानक म्रादि सर सुखदु खारमक हैं।

उनत विकल्पों में से रामचन्द्र गुलाचाद्र बद्धपि स्पष्टत तीमरे विकल्प की स्वीकार करते हुए कहुए ब्रादि रही को द लात्मक स्वीकार करते हैं. सथापि वे इन्हें ग्रन्ततः सुखात्मक भी स्वीकार करते होंगे, कुछ इस प्रकार का स्पष्ट सकेत उन्होंने स्वय भी दिया है --पानकमाधुर्यमिव च तीक्लाऽऽस्वादेन द खाऽऽस्वादेन सुलानि स्थर-ते इब इति । (हि॰ना॰द॰ गुप्ठ २६१) प्रश्ति जिस प्रकार गानक (बाटटे मीठे तीखे पेय) की मिठास द खास्वादजनक तीक्स पदाय के मिखाम से भीर भी प्रधिक मुखास्वाद प्रदान करती है, उसी प्रकार करुए भादि रसों मे भी दु ख का मिथल सुझास्वाद प्रदान करता है । किन्तु वस्तुत देखा जाए तो पानक पक्षार्थ भीर करुण रस में स्थापित यह उपमान उपमेय-सम्बन्ध यथा-बत् एव मुघटित प्रतीत नहीं होता, न्योंकि पानक में माधुर्य और तीक्साता के मिश्रण में भले ही पूर्वापर सम्बन्ध हो, किन्तु उसके झास्वादन में पूर्वापर-सम्बन्ध नहीं रहता, किन्तु करुए रस के शोक (लोकिक दुख) भीर इस रस के प्रास्ताद (सुख) में नि सन्देह पूर्वापर-सम्बन्ध बना रहता है, यदापि यह भलग बात है कि इनमें काल का अन्तर इतना त्वरित एवं क्षिप्र होता है कि यह कहते नही बनता कि इस दूस और सुख मे कोई काल सम्बन्धी मन्तर है भी। ग्रस्त् ।

<sup>8</sup> तुलनायं--

दु खदातादि सूख जनयति यो यस्य वल्लभो भवति । दिवतनखदूयमानयोजिवर्षते स्तनयो रोमाञ्च ॥

जो हो, रामचन्द्र-गणचन्द्र का यह उद्धरण यह शानने के लिए पर्याप्त है कि वे उक्त विकल्पों में से तीसरे विकल्प को स्वीकार न कर चौथे विकल्प को स्वीकार करते होंगे कि भयानक, करुए। द्वादि रस केदल द खात्मक न होकर सुख-दुखात्मक है। प्रयवा यों कहिए कि दुखसखात्मक हैं---पूर्व स्थिति मे ये दु खारमक हैं भीर भन्तिम स्थिति में सखात्मक । यदि यही उनकी मान्यता है तो इसको व्याख्या उपस्थित की जा सकती है। यदि भयानक, करुए स्रादि की निन्तात दुखात्मक स्वीकार करते हैं तो उनको यह घारणा काव्यशास्त्र भीर मनोविज्ञान के तो प्रतिकृत है ही, व्यवहार के भी सर्वया प्रतिकृत होने के कारण सर्वया ग्रमान्य है। इस देख्दि से विश्वनाथ का केवल एक यही तर्क इसे ग्रमान्य ठहराने के लिए पर्याप्त है कि करुण गादिरस इस्रुनिए सखात्मक है कि सहदय-जन<sup>9</sup> इसे देखने के लिए सदा उन्मूख ग्रर्थान लालायित रहते हैं— करु । दाविष रसे जायते बत्पर शुलम् ।

सचेतसामनुभव, प्रमाण तथ केवलम् ॥

क्ति तेषु पदा दु ख न कोऽवि स्यात्तदुःमुख । तदा रामाप्रशायीना मविता द खहेतना ।। सा० द० ३ ४.४

रामचन्द्र गुराचन्द्र का कोई सुविज्ञ पाठक उनके सम्पूर्ण प्रत्य वे प्रवलोवन के उप रान्त यह मानने की कवापि उद्यत न होगा कि उन जैसे तत्त्ववेत्ता ग्रीर चिन्तक

श्राचार्यं करुण श्रादि रमों को केवन द खात्मक ही मानते होगे। वह इसे द खा-रमक मानते झबश्य होगे, किन्तु पूर्व स्थिति मे, ग्रीर ग्रन्तत वे इन्हें सुखारमक ही मानते होगे।

प्रस्त्<sup>1</sup> जो हो, उपर्यक्त मानता की व्यान्या कई रूवो मे तया कई रिटियो से की जासकती है :

१ श्रुङ्गार करुए भादि सभी प्रकार के रसो मे रित सोक भादि सभी स्यापिभाव जवतक विभावादि के संयोग द्वारा रसक्ष्म मे परिएात अथवा धमिन्यक्त नहीं होते, तब तक उनसे लौकिक सल ग्रयवाद ल का ही अनुभव होता है। उदाहरणार्यं, यदि किसी प्रेक्षक हो प्रद्भार रस के नाटक मे अपनी प्रेयसी की, समया करुण रस के नाटक से अपने भृत पुत्र की स्मृति हो झाती तो उसका रति धयवा शोक भाव उसे लौकिक सुख ग्रयवादुल की भनुभूति कराएगा। वह प्रेक्षक नाट्य ग्रह में बैठा हमा भी तत्क्षण के लिए सहुवय न होकर सासारिक व्यक्ति ही होता है। किन्तु जिस क्षण वही व्यक्ति निजत्व की भावना से ऊपर उठ जाता है वही क्षण उसकी रस दशा का है। उसी

<sup>9</sup> यहा 'सहदय' से तात्पर्य है- काव्यारसास्वादन-सक्षम व्यक्ति।

क्षसा रतिजन्य सासारिक सुख प्रयवा शोकजन्य सासारिक दृख इस दशा की पूर्वस्थिति वन जाते हैं और रस-दशा प्रनितन स्थिति वन जाती है।

२ काव्यशास्त्रीय प्रावार पर लौकिक कारण, कार्य एव सहकारिकारण काव्य में इतिलए क्रमश विभाव, प्रनुपान ग्रोर सचारी भाव कहाते हैं कि वे लीकिक क्षेत्र से क्रमर उठकर लोकोत्तरता के क्षेत्र में जा पहुँचते हैं। 10 अब तक भय, शोक जारि भाव लीकिक कारण ग्रावि से सम्युक्त हैं, (चाहे वह घटना स्थल नाट्यगृह भी बयो न हो), तब तक बे भाव निस्त्यन्देह दुखात्मक हैं, किन्तु विभाव खादि से सम्युक्त होने के कारण से आब भया-नक, करण ग्रावि मुलात्मक रहीं के कथ में परिएत हो जाते हैं।

३ भयानक, करुए प्रांदि रसी को प्रथमी परिएति में सुलासक स्वी-कार करने के लिए कांध्यावायों का 'वाधारणीकरए' नामक विद्यान एक अध्यस साथन है, जिसके बन पर सहृदय प्रसाधारण (विधेय) से साधारण (सामान्य)भावभूमि पर उत्तर धाता है। 12 वह प्रयने समस्त मोह, सकट प्रांदि कि जन्म ध्वान है कि नित्त है। गाता है। 13 परिएतास्त, कान्ध-नाटक-कोई पात्र अब उसके लिए प्रथमा विधिट व्यक्तिस्त स्वीकर मानन मान वन जाता है—राम नामक पृदर-पात्र पुररमात्र वन जाता है, भीर सीता नामक स्त्री-मात्र स्त्रीमात्र वन कर रह जाती है। 14 प्रीर इसका प्रगला परि-एता यह होना है कि सहुदय निजल और परस्त थोनी प्रकार के विश्वास्त्र संवितिमुंत हो जाता है। ग्रत इस प्रकार की परिस्थित से सहुदय ने विष्

(भारतीय काव्य शास्त्र पुष्ठ १=६, पा • टि॰ २)

<sup>10</sup> কা৹ স৹ ४ २७, ২০

<sup>11 &#</sup>x27;म्रसाधारणस्य सावारणकरण्म्' इति साधारणीकरण्म् ।

<sup>12 × × ×</sup> भयमेव पर देशकालाश्चनार्लिगिनम्।

<sup>—</sup>हिन्दी ग्रीभनवभारती पृ०४७०

<sup>13</sup> कान्ये X X Xनाटये च X X X निविद्गितनमोहसकटता-निवारणकारिणा विभावादिसाधारणीकरणात्मना X X X । वहाँ पु. ४६६, ४६५

<sup>14</sup> तत्र सीतादिशन्दाः परित्यक्तजनकृतनयादिविशेषा स्त्रोमात्रवाचिनः । --- दशस्पक ४४० (वृत्ति)

इस प्रकार निध्कर्ष रूप में हम यह कह सकते हैं कि ---

१ प्रत्येक स्वायोआव प्रपरिपत्तव प्रवस्था में लेकिक सुख प्रथवा दुःस का कारण बनता है, किन्तु परिपत्तव प्रवस्था में यह केवल घलोकिक (सोकोत्तर) सुख का हो कारण बनता है।

२ यह ठीक है कि नौकिक घोक, हुएँ भ्रादि कारणो से लोकिक घोक, हुएँ मादि उत्पन्त होते हैं, किन्तु काब्य-ताटक मे तो विभावादि द्वारा दोनो

स्यिनियों में लोकोत्तर सुख ही मिलता है। 15

३ भग्रातक, करता धादि रमो में निस्मन्देह प्रेसक भय, कोक धादि से बन्य दुःस का सनुबन करता है, किन्तु बहु इस सीकिक ही होता है—ठीक उसी प्रकार केसे वह श्युक्तार, हात्य धादि रसो मे रति, हास धादि ते जन्य सीकिक सक्ष का सनुभव करता है। किन्तु यह सीकिक सुल भयवा दु कर रस-द्या को पूर्ववर्ती धवस्था है भीर रस-दशा उतकी परवर्ती धवस्था है।

४ निष्कर्षत. कहागु, भयानक भादि रस मन्तत. - अपने परिपाक रूप में - है सारमक नहीं हैं, वे भी शृङ्गार प्रादि रस्रो के समान मुखारमक ही हैं।

करुश रस का भ्रास्वाद पाञ्चात्य हिट्ट से

करुण रस के ब्रास्वाद के प्रश्न को लेकर पाश्चाण्य कान्यावायों ने भी अपने विचार प्रस्तुव किये हैं, जिन्हें प्रमुखत दो क्यों में बाट सकते हैं— सभावात्यक मोर भावात्मक । समावात्यक समाधान

मरस्तु के कथनानुसार जासदी में करता तथा जास के उद्देक द्वारा इन दोनों मनोदिक्शरों का उचित दिरेषन किया जाता है। इस कथन का प्रनिप्राय भीर न भयानक प्रांदि रसी द्वारा लौकिक दुःखानुसूद्धि—यह अवस्था दोनों प्रकार के रसो में सनोष्टिक (लोकोसर) रूप में सुनादिमका की होती है।

<sup>15</sup> लोकिकशोवह्यवीदिकारसोरमेरी लोकिकहबदियो जायन्ते इति लोक एव प्रतिसिचस । काच्ये पुन 'सर्वेभ्योऽपि विभावादिम्य सुखमेव जायते' इति ।

<sup>—(</sup>तार २० २७ (वृत्ति)
(स) घर्ष हि कोकोत्तरस्य काव्यव्यावारस्य महिना, यद्भयोज्या प्ररमणीया परि सोकावयः पदार्थो साङ्कादक लीकिक चनतिक । रसग्याचर ५० १० ६ (म) निर्योतकृत्वनियमरहिना ङ्कादेकसमीधनन्वपरतन्त्राम् । नवरस्रजिस्स

यह है कि शासदी मे प्रेसक के प्रपने करु मनोविकार सहसा उत्तीजित होकर समित्रक हो जाते हैं भीर इस प्रकार उनके दश का निराकरण हो जाते हैं भीर इस सकार उनके दश का निराकरण हो जाते हैं भीर कर स्वकृत में यह मान्यता स्थोलमें नहीं है, ज्योंकि यह काव्यास्वाद के समावातनक रूप की स्वाया करती है। प्रेसक वरकुत इस समावात्मक उपविकाय है। प्रेसक वरकुत इस समावात्मक उपविकाय है निरामित में निरामित समावात का उपविकाय है। प्रेसक वरकुत इस समावात्मक उपविकाय है। प्रेसक वरकुत इस समावात्मक उपविकाय है। प्रेसक मही सावा। सरस्तु के प्रविद्ध की स्वाया के स्वाया की स्वाया मही होता है।

क्सों के धनुसार जेय क्षक या पाठक को एक प्रकार का देवजन्य प्रानन्द प्रान्त होना है, जिसका प्राचार है—मानव को एक सहज बृत्ति —पर वीक्टन स्वपीडन । हिन्तु वे दोनों प्रशृतिकाय प्रसाधारण (Abbormal) वा पा प्रकाशायरण (Subnormal) मन स्थिति की चौतक है। सामान्य एव स्वस्थ चित्रजुति मंपरपीडन या स्वपीडन की सम्माचना नहीं मानी जाती।

भनेक विचारको से उक्त वृत्तियों के स्थान पर मानयं सङ्ग्लुपूर्णि की करपान से है। उनका करगन है कि कार्विषक रायों में मानव सहानुपूर्णि को ख़ान मनता है भीर सहानुपूर्णि का सातव में आरम-सहानुपूर्णि का ही रूप है। इस प्रकार के विचारों के साथ बढ़ेज निर्ध जी भीर कार्तिशी विचारक कोरतनेत्र के नाम सम्बद्ध हैं जिनका विद्यास है कि सुख भीर दुख का सहीहर सम्बन्ध है। जयनों के सोपेन्होर भी नगभग दि विचार के पहीं करते हुए करते हैं कि नामनी थीवन के सम्भीर सौर दुखमय परा की महत्त्व देती है जनता प्रव की सहात है।

करनाइसका प्रयोजन है।

स्त्रेमेल (बर्मन) के प्रमुसार हमारे यन में इस चेतना का उच्च होता है कि पात्रिय जीवन ना समालन रिसी प्रदृष्ट घनित ने हाथ में है जिसके समझ मानव का तमस्त चल नेवब तुच्च है। इस घारणा के एक मोर यहकार का जमन होता है बीर इसरी और इसरो हमें दूख में पैसे मिलना है।

स्पष्ट है कि उसत सभी समाधन ध्रभावातक ही है। इसी प्रकार के समाधान हुए म घीर डब्र्थम ने भी व्यक्त किये हैं। इसके प्रतुसार प्रेशक प्राचरी का प्रवनोक्त या प्रत्याम टीकक जीवन की गीरमहात में मुक्ति पाने के लिए करता है। जासदी ने उसके जीवन में एक प्रकार की उस्तेजना साती है सौर सह उत्तेजना भी एक प्रकार का विशेष सान है।

भावात्मक समाधान

इसके श्रतिरिक्त पाश्वास्य विचारको ने भावात्मक समाघान भी प्रस्तुत किये हैं--- निरुत के प्रमुद्धार वास्त्री मे मानव हृस्य की सूरता एवं उदारता धादि भव्यतर पुष्टों का प्रदर्शन होता है। बीरता के पतन मे भी एक परिमा निहित रहने हैं जो सोरू भीर नात की देवी भागा से मण्डित कर देती है। इस प्रमाण से हिता प्रमाण के हमारे भन से वनेश के स्थान पर उदात प्रमुम्ति उदान्न होती है, जो सुकर एवं प्रीतिकर होती है।

मीरते के घनुसार त्रासदी में जीवन के प्रकास घीर प्रत्यकार दोनो का ही कर्नेदवी वित्राण रहता है। प्रेशक जीवन की इसी द्वांदासक शक्ति का अनुभव करता हुमा त्रामदी का रस लेता है। हीगेन भी डसी इस हो इसीकार करते हुए प्रसानत से इसे करण रस के धारवादन के समाधान के रूप में प्रस्तुत करते हैं।

भाई० ए० रिचर्डन के मनुसार काव्य का उद्देश है मन्तर्नृतियों का, श्रियेवन परस्दर किरोमी मन्तर्नृतियों का सामजायः। जासदी की धावारमृत मन्तर्नृतिया है करणा भीर जास। करणा का पर्य है माक्यण मीर बास का सर्य है विकर्षण। जासदी में इन दोनों दिरापी मन्तर्नृतियों के समजन के कारण सहस्य को परितोग की भारत होती है।

× × ×

ये भागतमक समाधान घपेशाकृत ग्राधिक पुष्ट ग्रोर समन है। फिर भी, दनसे जिलासा का समन नहीं होता। यह सन्य है कि किसी बीर का बीनदान हमारे दिल से ग्रवसार और निरामा के स्थान पर उदास भागनाओं की उद्दुद्धि करता है, किन्तु यह तकं एकाशी है। त्राक्षटी मं केवल बीर का स्थितान ही नहीं होता, तिरीह भीर सरन सुन्यर व्यवितयों का भी निर्मम उत्तरीहन एवं हमन होता है।

षापुनिक गुग के प्रश्रेज लेखक स्पूकत ने झन्य मतों का खण्डन करते हुए नीत्में के मत से प्रधान' सहमति प्रकट की है। उनका तक है कि आसदी जीवन के ज्यान-पतन का जवात चित्र हमारे सामने प्रस्तुत करती है, जिससे हम जीवन-सुरक्ष का उसके भण्यतम क्या में स्वास्थायन करते हैं।

किन्तु यह समाधान भी प्रधात स्वीकराणीय है, वधीकि जीवन के उत्यान के पाय पवन को भी प्रीतिकर मान तेने की शमशा सामान्य व्यक्ति से नहीं होती । इस साधाम की प्रपेक्षा होगेल का तर्क प्रधिक विश्वसीय है—
जातदी से जीवन की जब पराज्य के इन्द्र का समुभव हमारी चेतना की परप्पा-विशोध चृतियों को उद्युद्ध कर प्रमुख हमारी चीतना की परप्पा-विशोध चृतियों को उद्युद्ध कर प्रमुख से समजित कर देता है।
परिणाम स्वक्य हमारी धाना समाहित हो आशी है, धीर इस प्रकार अंक की साथा से जीवा की भी भी प्रधार की साथा के ही साथा है।

पर कहा है कि जासदी आकर्षण और निकर्षक शृतियों का समजन करके हमारी बेदना को समाहित करती है। यह उसदा प्रभाव नृतिकर है। यह तो ठीक है, किन्तु यह समजन कैसे पटित होता है, इसका समापान करना भी प्रावस्क है, जिसकी धोर सकेत नहीं किया गया। प्रस्तु ने

## रिस्कर्त न

पाश्चात्य विचारकों के ये सभी समाधान प्रश्चत सत्य हैं, वर्योक्त एक भी समाचान ऐसा नहीं है जो जिज्ञासा का समग्र रूप से परितोष कर सके। प्रत हमें कई सिद्धान्तों का प्राध्यय लेना होगा—

- (क) काव्य का शोक प्रत्यक्ष प्रमुख का विषय न हो कर कल्पनारमक प्रमुख का विषय है। प्रत उसका दश बहुत कम हो जाता है, इसमे कोई सन्देह नहीं है।
- (ख) करुण-काथ्य में प्राय मानव शूरता भीर मानव-गरिमा का भव्य दर्शन रहता है, जो कि सामाजिक को चेतना का उस्कर्ष करता है।
- (ग) कला की प्रक्रिया भी दुल म्रादि के लेल-मात्र को तण्ट कर देशी है। कला मनेकला में एकता स्वापित करती हैं मौर इस कलास्मक मन्त्रित का रागास्मक प्राधार है—मेद मे प्रभेद की प्रतीति, त्रो निस्चय ही सुलकर मनुस्ति है।
- (प) कान्य का यह घोक व्यक्तिगत न रहकर साधारएीकृत हो जाता है। पत ममस्वजन्य कुछा घोर निराशा इसमें नहीं रह आती। हमारी वैतना राग देवों संपुक्त होकर दिशद हो जाती है, धोर यह मन दिश्वति सुखबर प्रमुन्ति है।
- इस प्रशास कोई प्रवेशना तक करण रस के प्रास्थाद वा समाधान नहीं कर वकता। यह सभी सके समग्र क्या में इस समाधान को प्रस्तुत करने में सक्षम बन सकने हैं, विशेषत अन्तिम तक (शाधारणीकरण) प्रस्तेक धीट से भीशिता है।

## TREATMENT OF KARUNA IN THE VAISNAVA RASA-SĀSTRA

Dr Rachu Nath Sharma

Rasa in reality is the Superme Self, attainment where of is condictive to 3.blime Bliss <sup>1</sup> And as such the same connot be comprehended well by an individual or a band of such individuals. Who can, indeed, fathom the unfathomable. It reveals its different aspects to people of different tastes and different mental set-up and hence diverse names, properties, relishments and the process of realisation Godapadacatya's famous dictum with regard to the manifestation of the Reality in different forms can be applied to Rasa and its different nomenclatures in to to. He observes, "He (the inquirer) concess only that idea that is presented to him. It (Atman) assumes the form (of what is cognized) and thus protects (the enquirer). Possessed by that (idea) realises it (as the sole essence)":

It is on account of this very process of realisation that we have different names given to one and the only one supreme state of taste technically called Rasa 3 It is Srngara for Bhoja,

रसो वैस । रसँ ह्योबाय लब्ब्बाऽऽनन्दी भवति ।

<sup>-</sup>Tatttiriyopanisad, H 7

य भाव दर्शयद्यस्य त भाव स तुपश्यति । त चावति भत्वाऽमौ तदप्रह सम्पैति तम ।।

<sup>--</sup> Mandukyopanisad with Gaudapada karika, II, 29

Mysore 1968

<sup>3</sup> एक सद्विपा बहुधा वदन्ति ।

Karuna for Bhavabhut, Bhakt, for Śri Rupa and others for stull others A sentiment of devotion is a nearest approach to the Upanisadic dictum of "Raso Vai Sah" i A sound foundation was provided to this poetico—philosophical concept of sentiment by the Bengal Visinavism of Mahaprabhu Sri Kisna Caitanya His disciples, all of them prolific writers, in Sri Rupa, Sanatiana, Iiva and other Vindavana Gosvamins earched the tradition by their technical works on the Bhakti Rasa Sastra, popularly known as the Vaisnva Rasa sastra, an important link or an extension of Sanskrit poetic.

Orthodox tradition of Sansart Poetics is unambiguously of the opinion that sentiments like Karuna etc are also con ducive to bliss par excellent and is borne out on the experience of those blessed with poetic excellences. Had it not been so no one would feel attracted towards for grains as

In the Vaisnava Rasa sastra there are, in all, twelve sentenents of Devotion five of them being Primary\* and the seven secondary sentiments Karuna is one of the secondary sentiments of devotion. They are secondary, because the seven can be included in one or more of the five primary sentiments of devotion. In his commentary Dursama sanga-sentiments of devotion \* In his commentary Dursama sanga-

<sup>4</sup> Taittiriyopanisad, II 7

<sup>5</sup> कन्दाविष रसे जायते सररम् सुलम् । सर्वेततामनुभव प्रमाणं तत्त केवलम् ॥ किञ्चि तेषु यदा दुवान वोऽषि स्वातदुरमुलः । समा रासायणाविया भविता दुवः हेतुता ॥ Sahtyadarpana, 3 107 Sr Rupa quotes Sahtyadarpana (3 4 5) m his Haribhakti Rasamrta Sindhu (BRS) (3 5

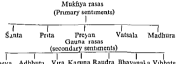
<sup>6</sup> मुग्यस्तु पञ्चथा शान्त प्रीति प्रेयाश्च बत्सल । मधुरस्वेत्यमी जेया यथापूचमतुक्तमा ॥ —PMS. 2.5.96.93

हास्योज्युभुतस्तया थीर व रुखी रोद्र इस्पिष । भयानक संबोधस्य इति गौखरव सप्तथा ॥ —Ibid, 259798

<sup>8</sup> BRS 4145,89

mant on the Hartbhakti Rasamit Sindhu Sri Jiva Gosvamin observes that the secondary sentiments are so called because of their casual occurrence when they are related to attachment (rati) to Sri Krisna 8 Also they are all complementary or supple mentary to the five primary sentiments generally found in the Puranas 16 Sri Jiva further observes that the seven secondary practically speaking have nothing to do with rasa in and by themselves until they are dedicated to the attachment (rati) of Bhagyat Krisna and hence for him their conditional rasa hood 11.

Tables showing Mukhya (Primary) and Gauna (secondary) sentiments of Devotion are given below ---



Hasya Adbhuta Vira Karuna Raudra Bhayanaka Vibhatsa

Thus Karuna (or Pathos) is the fourth secondary senti

ment of devotton. It is defined as culminating from the pre dominating stable emotion of sadness developed through supplementary sub emotions <sup>12</sup> Author of Haribhakii Rasamitas Sindhu Sri Rupa maintains that though herein is the pre dominance of the emotion of giref yet on account of the pre ponderance devotion of Bhagavat Krisna an irrepressible joy is intimately experienced while the sorrow is also present on account of some mishap regarding Śrikrenats

<sup>9</sup> Sri Jiva DS on BRS Varanasi 1931, p 435

<sup>10</sup> BRS 3511

<sup>11</sup> Šri Jiva DS BRS p 435

<sup>12</sup> म्रात्मोचितीवमावाद्यैनीता पुष्टि सता हृदि । भवेच्छोक रितभक्तिरसोऽय करलाभिष ॥

<sup>-</sup>BRS 441 C Sahityadarpana, 3 222 226

<sup>13</sup> Ibid 442

(a) Vibhavas of Karıma Bhaktı Rasa

As usual with any Rasa there are both (i) Alambana and (ii) Uddipana vibhavas of this sentiment of Pathos of Devotion

- (1) Alambana There are three types of Alambana vibhavas, namely Bhigavat Kisna inspite of being a repository of extreme bliss is threatened with catastrophe His dear ones and ones own dear one devoid the joy of Devotion to Sri Kisna In addition a witness of all these aforesaid or their devotee may also form the subject matter of this sentiment of Pathos 18
- (11) Uddipana<sup>14</sup> Bhagavat Kısna s deeds, His qualities and sweet complexion are the Uddipanas <sup>16</sup>
- (b) Anubhavas of Karuna Bhaktı Rasa

Dryness of face, bewailing withering of limbs on the floor etc

(c) Sattvika bhavas

All the eight Sattvikas as Heaving of deep sighs, crying, scattering on ground beating of chest etc 18

(d) Vyabhicarins

Stupor (jadya) Dispondency (nirveda) Humility anxiety, sadness, curiosity restlessness frenzy (unmada), death, langour, loss of memory, disease, swooning etc 19
(e) Sthavm of the Karina Bhakit Rasa

The attachment of sorrow being developed through sad feeling takes the form of one dominating stable emotion of the

- 14 ग्रानिष्टाप्ते पदतया वेश कृष्णोऽस्य च त्रिय । तवाऽनगास्ततद्भिक्तिरियश्च स्वधियो जन ॥ इत्यस्य विपयत्वन ज्ञेय श्रानम्बनिस्या॥ —BRS. 4.4.2-3
  - 15 Thid 444
  - 16 तत्वर्मेगुरारूपाद्या भवन्त्यहीपना इह । BRS. 445
  - 17 अनुभावा मुखे शोगो विलाप श्रस्तगावता।

-Ibid, 445

18 BRS, 446

19 जाडयनिर्वेदम्लानि दीनता । चिन्ना विपाद भौत्सुत्रयचापला मादमृत्यव ॥ धानस्यायस्मृतिच्याधिमोहाबा व्यमिचारिया ॥

-Ibid, 4.4 6-7

attachment in grief 10 In his Durgama sangamani Šri Jiva Gosvamin observes that the stible emotion comes into being as a result of its own adjective of apprehending a possible mishap 24

Sri Rupa Gosvamin remarks that laughter etc can be aroused sometime even without the presence of attachment, but there is no possibility of awakening of the emotion of grief without the actual presence of attachment <sup>2</sup> The degree of grief virtes according to the intensity of attachment and, therefore, the intimate identity between the two is a pecularity of this emotion <sup>73</sup>

Sri Rupa further observes that the lack of knowledge of the super human greatness of Sri Krsna under the presence of this sentiment is not due to genorance but due to love for Him 28 Therefore, in the Karuna Bhakti-Rasa the growth of even intense sadness is a source of an intimate joy beyond the reach of word and though 28

In the whole rank of Vaisnava Rasa-sastra it is only the Hari bhakti Rasamita sindhu that deals with the sentiment of

20 हाँद शोकतयाक्षेत्र गता परिसाति रति । उक्ता शोकरित सैव स्थायी भाव इहीच्यते ॥ —BRS 448

21 प्रशेन = प्रतिदर्गाप्त प्रतीतिक्षेण निजविशेषण्त । —DS, on BRS 448

22 BRS, 449— र्रात विनाऽपि घटते हासावेष्ट्गम व्यक्ति । कदाचिविप शांकस्य नास्य सम्भावना भवेत ।

23 रतेर्मूम्ना क्रशिस्ता च शोशो भूयान् क्रवश्च ह । रत्या सहाविताभावारकाप्येतस्य विशिष्ठता ॥ —Ibid, 4 4 10

24 कृष्णुंश्वयांचित्रज्ञान कृत नैपामिवयमा । किन्तु प्रेमोत्तररहविशेषेर्ण्य सन्कृतम् ॥ —Ibid, 4 4 II

25 ग्रत प्रादुभंबन् शोको लब्ब्बाऽप्युद्भरता मुहु । दुव्ह्ह्।मेव तनुते गति सौव्यस्य कामिष ॥

-Ibid, 4 4 12

Pathos of Devotion to God The Ujjvalanilamanih because of its treatment of the Arch sentiment of Devotion, the Madwa, does not mention Karuna or other sentiments, principal or secondary ones

Secondary works of the Vaisnava Rasa-Sastra, Nataka-candrika of Sri Rupa, Sat-sandarbha of Sri Jiva, Caitanya-cantilmitam of Sri Krisnadása Kaviraja, and Alamkara Kaustubha of Kavi Karnapūra also avoid a direct treatment of sentiment of pathos because of its secondary nature and casual existence Exuberant with subtime Bixs, Sri Krisna's sports and exploits abound in primary sentiments of Santa, Prila, Preyan, Vatsala and Madhura Here also Madhura or mystco-crotic sentiment surpassing all other emotions is designated as Bhakti-rasa-fāt, thus, a secondary position of pathos from Vaisnava Rasa sastra point of view But its display is of no less importance from the taste point of view, the same being the source of an intimate joy beyond the reach of word and thought—qespide agad if altegra sprile.

Traditional poeticians, who do not accept sentimenthood of devotion to God, may not recognise this Karuna Bhakit Rasa of the Vaisnava Rasa-sastra at all but for the poeticians of the Bengal Vaisnavism all poetic sentiments are partial manifestations of Bhakit-rasa and hence no quarrel. This brings to memory the remarks of Gandapaddicárya, the great Advantin, who observes, "The dualists obstinately cling to the conclusions arrived at by their own enquiries (as being the truth). So they contradict one another, where as the Advantin fields no conflict with them."

The Pathos in the Vaisnava Rasa-šāstra, though secondary<sup>27</sup> by nature, is full to the brim with its underlying vitality, which is the real joy that forms the fundamental neumenon of any emotion or sentiment. And hence its exquisite nature

<sup>26.</sup> BRS. 44 I2

स्वसिद्धान्त स्ववस्थासु द्वीतनो निश्चिता रहम्।
 परस्पर विश्वयन्ते तैरय न विश्वयते ।।

<sup>-</sup>Mandükyopanisad GPK, III 17

## प्राचीन भारतीय नाट्य परम्परा के सन्दर्भ में 'त्रासद करुए'

— डॉमोहन कम्ब

भारतीय रस-सिद्धान के क्षेत्र में रस की मुखानुमृति सबवा र सानुमृति के स्व ते गम्भीर सासवा की उरान्न किया है। करण के प्रास्त्र का प्रमुक्ति कर वे देता है। त करण के प्रास्त्र का प्रमुक्ति कर वया स्व सासवा का प्रमुक्ति कर वया स्व सासवा का प्रमुक्ति कर वया स्व सासवा की प्राप्त कर करने वाले प्राचीन भारतीय समीवालों में भट्टनावक सीनेनवपून, सामन, सानन्यवर्गन, ममन, विवश्यनात की साहित्यातिया के नाम विवाद कर वे उल्लेखनीय नहें जा सहत्र की हैं। किन्दु रस की दु जातन्य प्रमुक्ति वरक मान्यवामों का समर्थन करने वाने प्रमुक्ति रस मान्यवामों का समर्थन करने वाने प्राचामों में नाष्ट्रपट्ट साम्यवामों का समर्थन करने वाने प्राप्त कर साम्यवामों का समर्थन करने वाने प्राप्त कर साम्यवामों का समर्थन करने वाने प्रमुक्ति कर साम्यवामों में नाष्ट्रपट्ट साम्यवामों साम्यवामों साम्यवामों में नाष्ट्रपट्ट साम्यवामों साम्यवामों साम्यवामों साम्यवामों साम्यवामों साम्यवामों साम्यवामों में नाष्ट्रपट्ट साम्यवामा साम्य

सिद्धानत करुण रस की दुलासक अनुभूति ने पश का समर्थन करते हुए यहाँ यह दानि की चंटा की गई है कि देते रस की खुलासकता की भारत धारणा के कारण करण रक कुर्णविकास का मार्थ प्रवस्त नहीं है। सका 1 करुण के पूर्णविकास से यहा ताश्यं रीद्र प्रयसा नहीं है। सका 1 करुण के पूर्णविकास से यहा ताश्यं रीद्र प्रयसा नास करुण के दूर्णविकास का मार्थ कर करता है। इस प्रकार का मान्य करुण केवल मान प्रीक नासदिकों में ही है। यहाँ यहां प्रतिवस्तिक करें की कीश्या की गई है कि मूलत प्राचीन मारती परम्पार में नहीं। यहाँ यह भी प्रतिवासिक करें की कीश्या की गई है कि मूलत प्राचीन मारती परम्पार मार्थ के नाह प्रचार के नास है। साहित्य गुनन करने की मृद्ध ता साह में नास प्रयस्त में नास कर करने की मृद्ध ता साह में नास प्रमाण का मार्थ के नाह प्रचार का साम प्रतिक करने की मृद्ध ता साम प्रतिक करने की मृद्ध ता साम प्रतिक करने के मुद्ध ता साम प्रतिक करने करने कि मुद्ध ता साम प्रतिक ने नास प्रतिक करने करने साम प्रतिक करने सिद्ध ता साम प्रतिक करने सिद्ध ता साम प्रतिक करने करण के दिश्य का सिद्ध ता साम प्रतिक सिद्ध ता साम प्रतिक सिद्ध का सिद्ध ता साम प्रतिक सिद्ध ता साम प्रतिक सिद्ध की स्वर्ण करने विवस का सिद्ध ता साम सिद्ध ता साम प्रतिक सिद्ध का सिद्ध ता साम प्रतिक सिद्ध साम सिद्ध ता सिद्ध ता साम सिद्ध ता का सिद्ध ता साम सिद्ध ता सिद्ध ता साम सिद्ध ता साम सिद्ध ता साम सिद्ध ता साम सिद्ध ता सिद्ध ता साम सिद्ध ता साम सिद्ध ता साम सिद्ध ता साम सिद्ध ता सिद्ध ता सिद्ध ता सिद्ध ता सिद्ध ता साम सिद्ध ता सिद्य ता सिद्ध 
सकता है। कहण विषयक इस मगोशृत्ति ग्रीर नाट्य प्रशृत्ति से भारतीय कला के स्वच्छन्य विकास को सति पहुची है।

करुण की रसानुभति की समस्या का नाटयशास्त्र के सन्दर्भ में पदि विश्लेषण किया जाए तो स्पष्ट होता है कि भरतमृति करुण रस की द खा-रमकता से पूर्णंत परिचित थे। नाटयदास्त्र के ग्रनेक साक्ष्यों से इस तथ्य की पुष्टि हो जाती है। नाटयसास्त्र में करुए की उत्पत्ति रौद्र से मानी गई है<sup>1</sup> जो त्रास, भय और इंटरनास स्नादि का सुचक है। करुए को क्योसवर्ण कह गया है<sup>2</sup> जो उदासीनना, नैराश्य एवं मिलनता का प्रतीक है। कश्ए का देवता स्वये यमराज कहा गया है जो साक्षात् भय एव दुख की प्रतीति कराता है। नाट्यशास्त्र में कक्ण रस का त्रासद रूप है ब्रिय व्यक्ति की मृत्यू - तननीय "इष्टवधदर्शनाहा ""क्ष्य रसो नाम सभवति ॥3a परवर्ती साहित्य शास्त्रियों ने करुए की इस त्रासद स्थिति को हुल्के रूप में ही ब्रहुए किया है। श्राधुनिक समीक्षकों का एक वर्ग भरत को कक्स की तखानुभूति का समर्थक सिद्ध करने की चेंग्टा में भी लगा हुआ है। व इनका कहना है कि क्यों कि भरत ने द्योंकार्त तथा श्रमार्त लोगों के विश्राम श्रयवा मनोविनोद हेत् नाटक की जवादेयता मानी है इसनिए भरत को नाटक मे करुणादि की धनुमृति सुखरूप मे ही मान्य है। 5 वास्तव मे देखा जाए तो इस मान्यता का भुतुम्। शुक्कर में हा मान्य है। "वादत में देखा जोए ता इस मान्यता को कोई उचित आपर ताद्यशाल में में नहीं हैं। महत्त मुनि ने नाटक में होने बाने मनोरकन को रख की सुकारमक धषवा दु खारमक अनुमृति से सबया पुषक रखा है। इसके विश्वरीत नाद्यशाहम में इस तथ्य का भी उद्धादन हुमा है मि श्रेमक हु खानुमृति में भी चित्ते जाते हैं किन्यु मह कहना धनुषित होगा कि नाद्यशास्त्र का श्रेसक शोक भाव में मान्यित होता हुमा सपना मनोरजन करता है। भरत के नाट्यशास्त्र में लोक स्वभाव के प्रनुरूप हो सख-टख रूप भावों की स्थित को यथार्थ रूप से स्वीकार किया गया है—

<sup>1</sup> तुलनीय, "रौद्रात्तु करुखो" नाटयशास्त्र (चोखम्बा सस्करण), बनारस, ११७२

<sup>2.</sup> तुलनीय, "कपोत कदलश्चैव" ना० गा०, ६ ३५

तुलनाय, क्यात क्यल्यव नाग्याण, ६ व
 तुलनाय, क्यात क्यल्यव नाग्याण, ६ व

<sup>&</sup>quot;हद्दरनेनोक्य सहारकर्ता प्रतएव घोदपति यमम् । यमेन वधादिके समा-विते कहले "हिन्दी प्रतिभवभारती, प्रधान सम्पा• डा• नगेन्द्र, दिल्ली १९६०, पु० ५३०

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>a नाशा ६ ६%

<sup>4</sup> द्रष्टब्य, मनोहर काले, प्राप्नुनिक हिन्दी मराठी से काव्यशास्त्रीय भ्रष्ययन, दिल्ली, १६६३, गृ॰ २२२

"यो य स्वमावो लोकस्य मुख बु ख समन्वित । सोऽपाद्याभिनयोपेसो नाटयमित्यभिषीयते ॥

इस सम्बन्ध में भाव की यह ब्यास्था 'काव्याचीन् भावयन्ति इसि भाव 'व को भी स्थान में रखना चाहिए। भाव परकता के दूनी वैनिक्ट्य का प्रसित्ताकत करते हुए भरत का कहना है कि नाटक का प्रेसक बही कहा जा सकता है जो हुए के साहों। में हबिया होता है तथा दूल के साहों। में दु बिता—

> "बैन्य दोनत्वमायान्ति से नाट्ये प्रक्षका समृता । ये तुष्टी सुब्दिमायान्ति द्योके शोक वजन्ति च ॥"8

करणुरस के पूर्ण परिवार की स्थिति मे होने वाली मानसिक तथा बारोरिक यातनाक्षो की घनेक दशायों का उन्लेख करते हुए अरत मुनि का कहना है कि करणुर्भागन के प्रवस्त पर निवेंद, चिन्ता, देन्य, स्वानि झादि मानसिक यातना तथा प्रयुवात, जडता, मरणु झादि शारोरिक यातनाए विद्यमान रहती है—

> ''निवेंदरजैव विस्ता च दैन्यग्लान्यस्तमेव च । जढता मरण चैव व्याधिश्च करणे स्मता.॥'''

हां व निषद में घरने 'घरस्तु का काव्य वास्त्र' को भूमिका में नाट्य धारसेवत उपयुंतत करण की भावभूमियों को मासदी के उपकरण के रूप में स्वीकार किया है। 10 इस प्रकार नाट्य धारसे व विदित होता है कि मार्गम्भ व प्रशास के विदित होता है कि मार्गम्भ व प्रशास के विदित होता है कि मार्गम्भ व प्रशास के विद्या होता व ती परवर्ती काल में उत्तरोत्तर शीए होती वली गई। प्राचीनतम नाटककार भाध भी 'मासद करण' वे कुछ प्रयिक्त प्रभावित लगते हैं। उनका उरूमगम' नाटक एक कृषिय नावशैनाटक करण है। व सादि के दश्य भी उनके नाटकों में प्रशास का प्रशास के प्रशास कर के प्रशास के प्रश

विश्राम जनन लोके नाद्यमेतद् भविष्यति ॥" ना० द्या० १ १११-२

6. वही १.१११

7 वही, प्रव्याय-७ पृ ३६७ तथा तु० — "विभावैराहतो योऽयों प्रनुभावैस्तु गम्यते ।

- वागङ्गसत्त्वाभिनयै. स भाव इति संज्ञितः ॥" वही ७.१ 8 वही ७ ४२ (गायकवाड मोरिएन्टल सीरीजन्सस्करस्म)
- 9. वही ७ १११
- 10 नगेन्द्र, भरस्तु का कान्य शास्त्र, दिल्ली, सवत् २०३१, पृ १२२

<sup>5</sup> तु॰, "दु.खात्तांना श्रमात्तांना शोकात्तांना तपस्विनाम् ।

त्रामदो सम्मत त्रासद-कहण् की साहित्यिक प्रशृति ने प्राथ महाकाव्यो रामायण तथा महाभारत की विशेष कर से प्रभावित किया है। उत्तरीतर काल मे प्रशेषको धादि के जुडते रहने के कारण यथि प्रधि द महाकाव्यों का क्षेत्रकर विवित्त कर की घारण कर गया है तथापि इस तथ्य की भी उपेक्षा नहीं की जा सकती है कि इनके कथानक ग्रीक त्रासदियों के नयानको से बहुत साम्य रहते हैं। महात्राद्य की कथावर जारगिर कारायीय बण्युयों के ईया देव, कतह की पटनायों से पाने कनेवर को प्राप्त करती है तथा परन में पाण्यों की दिस्ती भी धरमन करेगा जान करती है तथा परन में पाण्यों की दिस्ती भी धरमन करेगा जान कि साम प्रथा में तथा सीता के ननेपपूर्ण जीवन सवर्ष की कथा पह भारतीय यादमें है जिसमें राम तथा सीता के ननेपपूर्ण जीवन सवर्ष की कथा पह भारतीय यादमें है जिसमें राम तथा सीता के ननेपपूर्ण जीवन सवर्ष की कथा पति करण है इससे पूर्व दत्तरय की मुख्य भी जासद

स्रतेक परवर्ती सहकृत नाट्य कवानको के लोत मारिकाच्य रामायण की स्रेतिक परवर्ती सहकृत नाट्य कवानको है। वाहनीकि ने एक विकारी हारा स्वामायक क्रोज्ज सिप्तुन में से एक को मारे जाते हुए देवा तो उब करण ह्या से 'मा निवाद प्रतिष्ठाम' नामक रत्नोक हवत ही पूट पढ़ा । वविष रामायण के प्रविकास सहकरणों में नर कोज्ज के मारे जाते का ही उत्तेव हैं परमु वन्त्रायोककार सौर लोजनकार के समस्त पेसा भी पाठ उपसम्भा कियमें तर मही परिवृत्त मात्रा कोज्ज के मारे वाले कर रही विवाद सर पत्नी विकास करती है। 'में दर प्रकार मात्रा प्रविक्रा सुवाद के स्वाम प्रविक्र सुवाद के स्वाम प्रविक्र सुवाद के स्वाम प्रतिष्ठा सुवाद के स्वाम प्रविक्र सुवाद सुवाद के सुवाद 
<sup>11</sup> तु॰ "काश्यस्य स एवार्य सारभूत सिमहित सहबरी विरदकातरक्रीञ्चा-क्रन्यक्रीतत शोक एव दक्षीकत्या परिएतः" (क्वन्यासीक, दृ॰ ३२) तथा क्रोञ्चद्रद्वविवागेत सहबर्राहिनगोदभूतेत साहवर्यन्यसगेतीस्थित "(तोधन दृ ३१७) थी वो कार्णे, संस्कृत काव्य सारज का इतिहास, दिल्ली १६६६, दृ० ४४६ पर उद्युत-पार टिप्पय-१

<sup>12</sup> तु॰ 'नियाद निहित सहचरीक कीञ्चयुदान करुए केंकारया गिरा कदन्त-मुदीक्य", काव्य गीमासा, प्र ७

कामासिक को नेसिंक विशास जैसे कौंच पक्षी के यथ का निमित्त बनती है है येसे ही नासदियों के नायक का भी खोडी-मोटी भूनों से सर्वनाश हो जाता है। इस प्रकार हम देखने है कि यीक प्राप्ती के समानान्तर ही भारत में भी भय तथा करुए। के बातावरए। में काव्य सुध्यि हुई तथा भरत के नाद्यगास्त्र में इसी दुखान्तकों के भाव को करुए के भयावह स्वरूप द्वारा प्रभिन्यक्त किया गया।

परवर्ती बाहित्य नारित्रयों ने भ्रपनी बुद्धिनारी दावैनिक तथा मान्यदायिक चेतनामी के पूर्वीयहों को लेकर रस विद्धान्त की श्यास्थाए प्रस्तुत की जिसका यह परिख्यान निकला कि नाटक की मुख्यान्तयारी मान्यतामी का पूरे वेग से प्रवार हुमा। दसके दो महत्वपूर्ण प्रमाद समने माए। पहला, करुण की भी मुख्यानक सिद्ध किया जाने तथा तथा दूसरा प्रभाव सह कि नाट्य क्षेत्र में 'करुण' को मुख्य रख वनने से रोक दिया गया।

. रस-मूत्र के प्रमुख ब्यास्थाकारों में भट्टलोल्लट के उत्पत्तिवाद की र्षड से करुए रस की दुखान्सक ग्रनुभूति का ग्रीचित्य ही नहीं बनता नयोकि वे रस का प्रेक्षक से सीवा सम्बन्ध ही नहीं मानते। प्रेक्षक को प्रश्निता के भभिनय कौशल मात्र से ही ग्रानन्द मिलता है। शकुक के अनुमितिवाद के अनुसार प्रेक्षक प्रभिनेता को ही रामादि समभता है इसलिए उसके मुख एव दुल की परिस्थितिया प्रेंसक को तदनुसार ही प्रभावित कर सकती है किन्तु 3 क जा पराराधालया प्रशास को तायुक्तार हा अभावता कर सम्बन्धा है कियु समुक्त ने कहता से बु लातुमृति होने समया मुलातुमृति होने की कियों भी स्थिति का कोई स्वरूप उल्लेख नहीं किया है, मुद्दुनावक ने ही स्वेशस्य प्रशास को साधार बना कर भरत मुत्र की ब्याख्या की है। उन्होंने रस की जिस मुक्तिवादी मान्यता का समर्थन किया है उसके सुनुगर भोजकन्य की प्रक्रिया द्वारा प्रेषक के मन की राज्य एवं तामज वृत्तियों का पहुँचे दगत होता है तदनन्तर सार्त्यिक वृत्ति की सहायक्षा से धानन्द रूप में रस की प्रतीति होनी है। इत स्थिति में भट्टनाथक करण की दुशासकता का समर्थन नहीं कर सकते क्योंकि करुए की दुर्खानुभूति को स्वीकार करने का अर्थ होगा स्वय ही घपनी रस विषयक मान्यता का खण्डन करना । यही दिपति प्रीमनवपुरत के प्रभिन्यांनतवाद मे भी दिखाई देती है । मभिन्यस्तिवाद मे साधारणीकरण के इसी मिद्धान्त से करुए। रस द्वारा अभिव्यञ्जित क्षोक आदि को भी हैप रूप मे परिरण्त मान लिया जाता है। सामारणीकरण के इसी रिखान्त से रूप म भारणत मान ालया जाता है। हामारणीनरण के इसान्द्रशान्त्र स्वित करने का अभार किया है। इस सम्बन्ध में यह विशेष रूप से उत्तरेखनीय है कि समिनवसुरत ने करण की दु खारक मुतुमृति का सर्वया निराकरण नहीं विया है। उन्होंने मृत्युार, हास्य, बीर तथा म्रस्युत रसी की मृतुमृतियों की मुलयथान माना है कि जिनमे किञ्जित द्वात का भी स्थाँ रहता है। करण, रीज, भयानक तथा बीभस्म भादि रस उनके प्रमुखार द्वात प्रधान है किञ्चत सुख का स्थाँ भी दनने रहता है। 1 ° उत्त प्रकार प्रभित्तवपुत्त उभयासक स्थित की प्रपनाए हुए हैं। करुण रस की सुखासकता की तर्क के घरातल पर सिद्ध करने जा सर्वाधिक प्रथान साहित्यवर्षणकार विश्वनाथ ने किया है जहींने रस को प्रजीकिक सिद्ध करते हुए करुण रस की मुखासकता की सिद्धि हेतु निम्मलिखित तर्क प्रसुद्ध विष्टु हैं—

- (क) कहला रस की धनुमूर्ति सहृदयों के भ्राघार पर सुखात्मक होती है।
- (ল) करुण यदि दुखात्मक होता तो प्रेक्षक इस ग्रोर उन्मुख न होते ।
- (ग) करण रस को दुखात्मक मानने से रामायण श्रादि को भी दुख का कारण मानना पडेगा।
- (व) लीकिक हुएँ-शोक श्रादि नाटक ग्रादि में 'विभावन' व्यापार द्वारा भलोकिक होने हुए केवल मात्र मुख की प्रमुभृति ही कराते हैं।
- (इ) करुण दश्यों के ग्रवसर पर प्रकट होने वाले प्रश्रुपात ग्रादि ह्यांति-रेक को ही सुचित करते हैं।
  - (च) करुणादि के प्रवसरों पर यदि कोई पेक्षक सुखानुभृति से विञ्चित रहता है तो उसमें 'वासना' का ग्रभाव मानना चाहिए 1<sup>14</sup>

विश्वनाय द्वारा दिए गए प्रनेक तकों का पहुने ही सन्दन किया जा भुका है। नाट्यदर्शएकार रामण्य ग्रुप्त स्वेत्रयम प्राण्य कहे जा सकते हैं जिल्होंने करूल रस की मुखारमक सिद्धि करने वाले उन्पर्यक्ष सभी तकों का सन्दर्श हिन्दा तथा मुखानुम्य की प्रवक्त कर से स्थापना की। रामम्बद्ध गुणवन्द्र के अनुमार रस को ही सुल-दुल निश्चित माना गया मैं—"पुल दु साराको रस '15' सपने पूर्वजी प्राचायों वर साथित करते हुए उन्होंने कहा कि नाटक प्रेत्रण के प्रवस्त रस करणादि रसों के प्रमिन्न मान से ही जो बस्तुत कुनिम होते हैं, प्रवक्त को जो एक प्रकार की बनेश जय विद्यानका होने लगारी है उनवे स्थार है कि करण प्रादि नम दुसानुमूर्ण ही कराते हैं। 16

<sup>13</sup> हिन्दी चनिभन भारती,-पृ० २१६-२४
14 माहित्यदर्गेगा, ३ ४-८

<sup>15</sup> नाट्य दर्पेण, ३, ७, सम्पा० डा नगेन्द्र, दिल्ली, १६६१

<sup>16.</sup> वही, पुरुष्ट

भला नाटक मे, सीता-हरगा-डीपदी के केश लूञ्चन तथा वस्त्र हरगा, रोहितास्व मरण ग्रादि दुखद दृश्यों के देखने से प्रेक्षक को ग्रानन्दित हुगा कैसे माना जा सकता है । 17 उनका तर्क है कि इस स्थिति में हमे नाटक को वस्तु स्थिति का सम्यग् अनुकरण नही मानना पहेगा,18 तुलनीय-"अवस्थानुकृतिर्नाट्-यम्" (दशरूपक)। 19 इस प्रकार रामचन्द्र गुणचन्द्र के प्रनुसार करुण की दु.सानुभूति की समस्या एक विवादपूर्ण प्रश्न न होकर एक नितान्त प्रति-वार्यता है जिससे नाटक की मूल परिभाषा ही प्रभावित है। ब्यावहारिक रूप से लिखे गए नाटको की सुख दुख मिश्रता के सम्बन्ध में उन्होंने 'पानक' पैय का दण्टान्त दिया है जो प्रास्त्राद मे मीठा, तीला, कडवा, खट्टा होने पर भी स्वादिष्ट लगता है। उसी प्रकार काव्य नाटकी मे व्यवहर्त विभिन्त रस मनोरङजक लगते हैं। 20 इस सम्बन्ध में यह उत्लेखनीय है कि यहाँ पर उन्होंने कच्एा रस की सुवात्मकता की कोई चर्चा नहीं की है मित्र सम्पूर्ण नाटक के समग्र आस्थाद को स्पष्ट किया है। 'सन्य हरिश्वन्द्र' नामक नाटक उनके द्वारा लिखा गया ऐसा ही नाटक है जिसमे दु.ख-मुख रूप जीवन के दो सथपरिमक मूल्यों का चित्रण किया गया है। रामचन्द्र गुणचन्द्र ने नाटक-प्रेक्षए के प्रवसर पर मिच्या रूप से प्राप्तासित होने वाली सुखानुभूति का भी मनोबैज्ञानिक विदनेषण पस्तुन किया है। उनका कथन है कि इल्टजन विनाश से दु.खी व्यक्ति के सामने सान्त्वना देने के उद्देश्य से उसी दूखा-वस्या को मन्य व्यक्तियों के दण्डान्तों से समभाया जाता है तो उसमें एक सुख की धनुमूर्ति होती है जो बस्तुन मुख नहीं होता — पोडीव्टादिविनाग-दु खबता कहले वर्णमानेऽभिनोयमाने वा मुखास्वाद सोऽपि परमार्थती दु खा-स्वाद एव । दुखीहि दुखित वार्तया सुखमित्रमन्यते । '- <sup>ग</sup> नाट्यदर्गणुकार रामचन्द्र गुराचन्द्र मे दुल के मनोवैज्ञानिक उपचार का जो विश्लेषण किया है वैसा ही कुछ नाटककार भास भी कह रहे हैं--

बुल स्वस्तु बढमूलोऽनुराग स्मृत्वा स्मृत्वा याति बुल नवत्वम् । यात्रा स्रेया यर् बिमुच्येह वास्य प्रास्तानच्या याति बुद्धि प्रक्षावम् ॥ 22

<sup>17</sup> नाद,३७,पृ२६१

<sup>18</sup> वहीं, ३ ७ पू २६२

<sup>19</sup> दशहपक, १ ७

<sup>20</sup> तु॰ "कवयस्य सुब्बहु सात्मसत्तारानुरूपेण रामाविषरित निवन्नत सुबन् दु सारमकरसानुविद्यमेव प्रम्नान्त । पानकमापुर्यमिव च तीव्यास्वादेन सुतरा सुबानि स्वदन्ते इति ।" ता॰ द० ३ ७, पृ २६१

<sup>21</sup> वहीं,३७,पृ२६२

<sup>22</sup> स्वप्नावासबदत्तम्, ४ ६

नाटयदर्गणकार ने विप्रलम्भ तथा करुए में भी एक स्पष्ट रेखा को खीचा है। 23 विश्वलम्भ में नायक नायिका में से किसी एक का वियोग मात्र रहता है जबकि करुए में दोनों में से किसी एक की या तो मत्यु हो जाने के कारण या फिर ग्रजानवंश मत समभ लिए जाने के कारण श्लोक स्थायिभाव बन कर झाता है। 24 इस सम्बन्ध मे यह विशेष रूप से उल्नेखनीय है कि वित्रसम्म शृङ्कार का ही एक भेद होते के कारण करण नहीं बन सकता वयोकि दोनों के स्थायिभाव पृथक् पृथक् होते हैं परन्तु मृत्यु एक ऐसी सीमा रेखा है जो इस तथ्य का प्रतिपादन करती है कि कौन सा विरह वर्णन विप्रलम्भ मे रखा जा सकता है और कौन सा वास्तविक करण मे। प्राय सस्हत नाटको के विश्वतम्भ वर्णनो को भी कभी कभी करुण मान लिया जाता है जो प्रनृचित है। 'रस कलिका' के लेखक रद्रट भी करुए रस की दुलानुमृति ही स्वीकार करते हैं। 25 इस सन्दर्भ मे हिन्दी साहित्य के प्राधु-निक समीक्षक ग्राचार्य रामचन्द्र गुक्त की घारणा है कि बस्तुत करुण रस दु लात्मक ही होता है। इस सन्दर्भ में हुएं के प्रश्नुपात की मान्यता सारहीन हैं। इबर हिन्दी साहित्य की रीतिकालीन परम्परा में करुए। के स्तर भेदी का निरुपण करने की प्रवृत्ति भी देखने में आरती है। कब्ण के पाँच भेद किए गए हैं-(१) कहल (२) लगू कहल (३) श्रति कहल (४) महाकहल तथा (१) सुखकदण 126 सस्कृत नाटक अधिकाश रूप से करण, लघु कदण तथा सलकरण के स्तर तक ही पहुँच पाए हैं उत्तररामचरित नाटक 'मति-करगा का उदाहरण कहा जा सकता है। महाकद्या की श्रासद करुण के रूप में स्पष्ट किया जा सकता है जिसका प्रतिनिधित्व बीक जासदी नाटक करते हैं।

करला की रसानुभूति की जो शास्त्रीय चर्चा उत्तर की गई है उसके परिप्रेटस में यदि कतियम प्रशिद्ध सस्कृत नाटकों के करण चित्रणों का एक स्रित्स सर्वेशल प्रस्तुत किया जाए तो यह जात होता है कि समम्य सभी सस्कृत नाटक धोनवारिकता के निर्वाह हैनु करण वर्णमें में प्रवृत हुए हैं। बासद करण की दियति तक पहुंचते हों नाटककार एक ऐसा माकस्मिक मोड से माता है जिसके कारण नाटक बहुत सीखता से मुखानवीं के रूप में परिस्तुत हो नाते हैं। विकास कर से दिखाए गए क्य एव मृत्यु को घटनायें या तो दूष्य मान होती है समया इनके प्रति हेंसको वा सहानुभूति-भाव कीए

<sup>23</sup> नाद पृ२६२ तथाद्रब्टच्य डा॰ नगेन्द्र इन्त टिप्परापृ२६३ 24 वही

<sup>25</sup> रसंक्लिका, पू ४१ २

<sup>26</sup> द्राटब्य, हिन्दी साहित्य कोश, भाग १, पृ २१६

रहता है। इस सम्बन्ध में यह उल्लेखनीय है कि नाट्य रसो का एक विद्येष सन्दर्भ होता है कभी-वभी अनेक रस प्रधान रस के सहयोगी के रूप में व्यवहुन होते हैं किन्तु स्वायिभावों में परिगुब्द होने के बाद भी दन्हें नाद्य समीक्षा की दृष्टि से सवारी रस अर्थात् सवारी भाव तह ही सीमित माना जाता है। <sup>2 र</sup> संस्कृत नाटको के सन्दर्भ में केवल मात्र बीर ग्रयवा श्रुगार रस के नाटको काही प्राधान्य है तथा कैवल 'उत्तररामचरित को छोड कर धन्य किसी भी नाटक में करुए। का पूर्ण रूप देखने में नहीं माता जिसके द्वारा वह एक प्रमावशाली ढग से प्रेक्षकों को भागी और प्राक्षपित कर सके। दुखो-न्मिश्रत सलारकना के जिन सिद्धान को तेकर अधिकाश सस्कर नाटक निसे गए हैं उनमें सामान्यतया प्रेसक की उन्सुकना वृद्धि हेतु ही वध, प्राण हत्या भादि के दृष्य अकित हैं न कि बास्त्रविक कल्ए-वर्णन हेतु। इस सब्य को भूछ उदाहरणो की सहायना से और भ्रविक स्पष्ट किया जा सक्ता है। वेग्री सहार नाटक के एक पद्य "अर्थैदावा रणमूपगतो तालमन्या च स्टबाठ" 28 में मिनिवयुष्त ने रौद्र जनित करुण की स्थिति स्वीकार की है। 29 नाटक के कथानक के अनुसार इसमें दुर्वोदन दुशासन की मृत्यु का समाचार माला पिता गान्वारी और धृतराष्ट्रको देने में डर रहा है। प्रात काल ही इन्होने दुर्योवन भीर द्वासन का माथा सुधकर दिशाई दी थी किन्तु ग्रंब वापस भाते समय वह प्रकेता ही रह गया है तथा दुशासन को भीग ने मार दिया है। प्रतिनवनुष्त यहाँ पर रौद्र रस के फल बध-बन्ध से निष्यन करण रस का प्रसम स्वीकार कर रहे हैं जो सैद्धान्तिक रूप से 'वासद

<sup>27</sup> पी वी कागी, संस्कृत काव्य शास्त्र का इतिहास, पु ४४७ तथा पाटि १ तथा तुनः "यया नरेन्द्रो बहुतन परिवारोऽपि सन्स एव नाम लभते नात्म समहानिष प्रथ । तथा विभावानुभावव्यभिचारिपरि-इत स्वायी भावो रस नाम लभते । भवति चात्र बलोक —

यथानराएमा नृति शिष्यासमाचयमा गुरु।

एव हिसर्वभावानां भाव स्थायी महानिहा।

ना शा के एम सस्करण ७ द तया गायकवाड सस्करण, पु॰ ३५०-५१, तुल् "विरुद्धैरविरुद्धैर्वा भावविन्छिद्यते न य ।

<sup>-</sup>भारमभाव नयत्यन्यान्स स्थायो लवलाकर ।ः दशरूपक, ४३४

<sup>28</sup> वेलीसहार, ४ १४

<sup>29.</sup> तु॰ 'रौद्रस्य हि फल वध बन्धादि । तहिभावकेनावश्य करुऐन भाव्यम् । यथा वेलीसहारे "ब्रद्मैवावा रस्तपूप गतौ०", हिन्दी ब्रभिनव भारती, प्रवाह

करुए। की युक्ति सगत ब्याख्या है <sup>30</sup> किन्तुनाटक के सन्दर्भ में उक्त करुण रस की परिपवनता सदिग्ध ही है। दुशासन के वध से उसके भाइयो करुए रस को पोरपनवता सार्वण हो है। देशायन के बच से उसके भाइस्था भीर माता पिता को तो घोने हो। सकता है क्लिय प्रेसक भावमा पाठक की संख्युमूर्ति पाण्डवों के पार्ट में होने के कारएं वायक्ष योक के तथा दासारम्य सम्बन्ध महो बन पाता। <sup>31</sup> इसी प्रकार भीर भी कई उदाहरण दिए का सकते हैं। प्राप्तान बाकुत्तक में काविदास ने पीचवें समें में घडुन्तका प्रयावचान के प्रताम बाकुत्तक में काविदास ने पीचवें समें में घडुन्तका उदाकों प्रतीत का बुध्यत की होती है तब वह छुठे भद्ध में चडुन्तका के प्रति किए गुरु प्रत्यावार के दुंख से सन्तन्त है किस्सु इस अक्ट्र में दिलाया गया शक्रतला-विरह बर्णन वास्तविक कश्या म होकर विप्रतम्भ का रूप घारण कर लेता है। <sup>32</sup> इसी प्रकार स्वप्नवासन्दत्ता नाटक में उदयन द्वारा मृत वासबदत्ता की द बानुभूति का वर्णन करण नहीं कहा जा सकता वर्यों क प्रेशकों को वासवदता के जीवित रहने का रहरय ज्ञात है दूसरे पद्मावती के साथ विवाह कर लेने के उपरान्त उदयन के वियोग वर्णनों की भावगम्यता शिथिल हो जाती है जबकि नाटककार ने लावालाक ग्राम के ग्रम्निकाण्ड की घटना को सुच्य द्वारा प्रकट क्या है । इस प्रकार हम देखते हैं कि नाटककारों के पास वास्तविक करण वर्णनों के प्रनेक श्रवसर धाए हैं किन्तु उन ग्रवसरों का लाभ न उठाकर विषयान्तरी एवं रसान्तरों की सहायता से करुण की वास्त्रविकता की नहीं उभरने दिया है। मानतीमाधव में कापा-लिक कावर मालनी को दो बार असफन हत्या पूर्ण पडयन्त्रो कालक्ष्य वनाना, रत्नावनी में सागरिका की ग्रसफन ग्रात्महत्या, मुच्छकटिक में शकार द्वारा वसन्तरीना की हत्या करने का दश्य, मुद्राराशस मे चन्द्रगुप्त को मारने का ग्रसफल पडयश्त्र ग्रादि दश्यो भीर घटनाओं में ग्रीपचारिकता के तिए दु लात सही को उपस्पित किया पया है जो केवल मात्र नार्यापाली क विषयु दु लात सही को उपस्पित किया पया है जो केवल मात्र नारकीय प्रयोग के प्रतिरिक्त प्रोर कुछ नहीं। भास जैसे नारककार ने भी नास्त्रे परक सिल्प विधियों का बाहुत्य से प्रयोग तो किया है कियु जास्त्री की मूल भारमा त्रासद कठता के निष्पादन में वे पूरी तरह से ग्रमपल रहे हैं। उनका श्रविभारक रीमियो जुलियट जैसी कथावस्तु को लिए हुए है किन्तु द लान्तकी

<sup>30</sup> हिन्दी प्रभिनव भारती ए० ५२१

<sup>31</sup> कृप्लुदेव फारी, रसिस्डान्त तथा प्रला भाव का मनोवैज्ञानिक विदेशन, दिल्ली, १६६६, पृष्ट ५०

<sup>32 &</sup>quot;इत प्रत्यादेवात् स्वजनमनुगत् व्यवसिता, मुदृश्तिष्ठरेयुव्ववैद्रति गुर-शिब्धे गुरुममे पुनर्शेष्ट बार्पप्रसरकनुषामपितवती मधि कूरे यत्तरसविग-मिव शत्य बहुति गाम्" ॥ प्रभिक् साठ ६ ह

से यह सर्वेदा सञ्चना है। 93 स्वप्नवासवरताम मृत नायिका की बचा से प्रात्मक होवा है निग्छु प्रात्म में उसे श्रीवित कर दिवा जाता है। 'उफल' एक जावा है कर वह नाटक लग्दा है व्यक्ति हमने प्रम्त में द्योंचन की मृत्यु दिखाई वह है परनु शोक स्वाधिशाव न होने के कारण हो जावब करण से सबुनेरित जासरी मही कहा जा मकता। 34 प्रािमेक्ट में वाविवय तथा 'विनानात्मक' संजयर मृत्यु के हरा श्री करण की प्रश्वादी भाव तक हो वे जा गाते है। कह नाटक में में नाटककार प्रमृत्य वर्ण की मान के कारण कारण की स्वाधित कर वर्ष ने साम में स्वाधित की व्यवस्था का हरण नवा नाथान-द के करण हर नि मदेह प्रभाववानी कहे जा सकते हैं किया तथा ना नाटक के स्वर्ण नि मदेह प्रभाववानी कहे जा सकते हैं किया तथा ना नाटक के स्वर्ण नि महे हिम्स नाटक हो स्वर्ण नि मदेह प्रभाववानी कहे जा सकते हैं किया ना नाटक के स्वर्ण ने सकते हिम्स तथा नि स्वर्ण ने स्वर्ण हो जाती है।

कानियास तथा भवभूति करूण की धारमा को पकड़ने में काफी सफत हुए में करवा के नामद रूप को भी उन्होंने कभी-क्षमी प्रमुद्ध दिया है। स्वाद्ध स्वाद्ध की धार प्रदास की प्रदेश दिया है। सर्वाद्ध स्वाद्ध की धार प्रदास प्रतीत होता है। सरक्ष साम की किया को कि किया के कारण दश्य प्रमुद्ध करने हुए यह दिखाने की भी कोश्या की कि किया है । सरक्ष प्रमुद्ध करने हुए यह दिखाने की भी कोश्या की कि किया है वो उनके साता-पिता का प्रदास में उनके साता-पिता का प्रसाद में उनके साता-पिता का प्रसाद में उनके साता-पिता के शिव्ह के उनका मानिया के सीहित तमुक्ताना मृत्यु की प्रत्यु भाग मानिया के साव प्रदास की भी करण भाग के साव के स्वाद्ध के सिक्त करने की भी कित तम्म प्रदास की साव करने की भी कित करने भी भी कि साविध्यो स्वाप करने की किया करने की साव कि साव की साव कि साव की साव महत्वन नाटकों का तुननात्मक प्रध्यवन करने की प्राप्त की साव्या की की साव की की सावता की है का सिवास विदेश सामन करने की साव की की सावता की है स्वाद स्वात साव सिवास कर देते तो सम्मवत वह दिस की साव की उनका की साव साव साव साव सीव साव की 
<sup>33.</sup> हेनरी वेल्स भारत का प्राचीन नाटक दिल्ली, १६७७, पृ० ६३

<sup>34</sup> नगेन्द्र, भरस्तु का काव्य शास्त्र, पृ० १२१

<sup>35.</sup> तु० 'यदि यया वदीत क्षितियस्तया त्वमीस किं पितुत्त्कृसमा त्वया। श्रय तुवेरिस शुचि व्रतमात्मन पतिकृते तव दास्यमपि क्षमम्॥" श्रप्तिरुपार प्रच

<sup>36</sup> वही, सद्ध ५।

<sup>37</sup> वही, सङ्गर

नहीं, प्रभ्य सरकृत नाटकों को तरह मुखानतकी की प्रोर मोड दिया 123 मबप्रति समयत सम्पूर्ण नाट्य साहित्य में एकमान ऐसे नाटककार हैं जिन्होंने
करण रस प्रधान नाटक की सर्वना कर 'एको रस करला एवं '39 को मान्यता को स्थाविन किया। करण वर्णनों में ही नहीं चरित्र विकरणों में भी वनके हारा प्रिमयिन्यकत करण हृदयासर्वक है। यान करण रस का पुटपाक है— 'पुटपाक प्रतिकाशी रामस्य करणों रस "40 तथा सीता करण की साला पृति—"करणस्य पृति दरवा रागेरणों '143 दनके करण चर्णनों से लगर भी रोने नवने हैं—"यित्र यावा रोरियपि दनति यन्त्रस्य हृदयम् 1"42 यरन्तु ये ही भवभूति नाटक की मुखान्य वनाने की लातसा से प्रवसा विवसता से 'रसररामवारित' को राम तथा सीता के सिन्य ने साथ सामस्य करते हैं। निविचत कर से भवभूति न करण की प्रभिन्यकता को प्रसावहीन कर

"The most tragic moment of Kalidāsa is the fifth act of Sakutada It is there that Sanskrit drama comes closest to Greek tragedy, like the Qedipus who, in his fatal blindness, pursues releatiesty his own doom and the doom of those, whom he loves, Dusyanta, with the blind self right ousness of a fatally deluded king, submits his own wife to the most terrible ordeal and shatters his own happiness. The dialogue between the king and Sarangarava has the same vehemence as the exchange between Ogdipus and Terresas.

But here lies the difference — Qedipus blindness is incurable and will work out its effects with relentess consistency, where as Dissyant's blindness is the temporary means by which both his and Sakuntala's love will acquire, it true stature That is why Sanskirt drama can have its trage moments, but will never fit the Greek pattern of tragedy."

Contribution to Comparative Literature Germany and India edited by Department of Comparative Literature, Jadavpur University Calcutta, pp 127-8,

- 39 उत्तररामचरितम ३४०
- 40 वही ३ १
- 41. वही, ३४
- 42 वहीं, ११८ तथा तु०-भवमूते सम्बन्धाद्मृथरभूरेव भारती भाति । एतस्कृतकारुवे किमन्यया रीविति प्रांगा। प्रायासन्त्राती, १ ३६
- 43 नगेन्द्र घरस्तुकाकाव्य झास्त्र पुरु ५७

<sup>38</sup> इस्टब्य-रॉबर्ट एनटीबने, एस जे के निबन्ध 'ग्रीक ट्रैजडी एण्ड सस्ट्रत डामा" का निस्तनिधित भ्रमच्छेद--

दिया वह इसलिए नहीं कि जातियों के प्रमुक्तार नाटक को दू ला-त होना चालिए या वरिक इसलिए कि रामकणा ही मूलत दू वालत है। स्पट है कि 'साधर करण' के रूप को जात्र रामकों हो मूलत दू वालत है। स्पट है कि 'साधर करण' के रूप को जात्र रामकों हो में लिकुत कर पे प्रमुत किया गया है। इस प्रकार देखा जा सकता है कि सस्क्रत नाटकों के लेखक इस वाल के लिए कटिबद है कि जानद करण को जीन-सेंव व्याया जाए। कियो एक रत के जाति किया गया यह सम्याय याहि वितारे ही महान् जीवन वर्धन की धरिम्पलित करा रहा हो या समाज के अति नित्त स्वीयत का निर्वाह कर रहा हो किन्तु यह स्वीकार करना प्रदेश कि साथ किया गया प्रयाय है प्रतार के प्रति निवार प्रमाय जीवन के साथत कु जाते के लिए कर करना परेशा कि का प्रमाय का प्रवास है। सारत जीवन के साथत कु जाते के लिए कि लिए कर स्वित्त हो कि लिए कर वह स्वीवार करना प्रयाय प्रति हो के पर बताया गया, प्रशु को वस्त-परिवर्तन की एक सामान्य प्रतिया वताई गई उसी देश का साहित्यकार प्रयान गटककार परेश कि उसका कि पन कमा के प्रति तूरी तरह सारत चाहे है। वह क्षेत्र क्षेत्र पर्वावही को लेकर चला है जिनसे यह सित्त होता है कि जीवन दर्शन तथा प्रति हो साम जाटक परवांचा तो नही है। वह क्षेत्र कर सारत चार कर साम प्रतिया के लेकर चला है जिनसे यह सित्त होता है कि जीवन दर्शन तथा ताटक परवांचा ते नही है। समन साहित्य का पर्वागत हो है। वह कर कर सिता है कि जीवन दर्शन तथा तथा है। वह कि कि सिता का माध्य है जिससे यायार्थ ने कहार गया है। है विस्त कर स्वावह कि सिता हो साम जातिया का माध्य है जिससे यायार्थ ने कहार गया है।

 कहुना है कि सादां पात्र को यदि भावक यनाया जाता है तो उसके दु जो सिक प्रेसक पर प्रिक्त प्रभाव नहीं पत्र पाता है जबिक सामान्य पात्र के सम्बन्ध में यह बात कि सामान्य पात्र के सम्बन्ध में यह बात करितायं नहीं होती। उसकी विपत्तियों और दु की सहस्त्र करों मानत सुत्रभ करणा उत्तरन हो आती है। सस्क्रत नाटकों के प्रियक्त का पात्र राम सादि महासानव के रूप में रु हो जाने के कारण दु लगरत होने पर भी प्रेत्रकों में कहणाशांव बपेसाकृत कम उत्तरन कर पाते हैं। इसी प्रकार हुट्ट पात्रों के दू लग्धत होने पर भी प्रेत्रकों में कहणाशांव बपेसाकृत कम उत्तरन कर पाते हैं। इसी प्रकार हुट्ट पात्रों के दू लग्धत होने पर तो कहणा एवं भास उत्तरन ही नहीं होते (बरस्तु का काध्यतास्त्र, पु २२) यहो दो मुख्य तस्त्र हैं जो स्वय्ट रूप से नास्त्र करण की सीमा रेखा का निर्मार्थ कर देते हैं।

धरस्तु ने दुलान्त नाटकी से प्रेक्षक पर पहने वाले प्रभाव का उत्लेख करते हुए कहा है कि मनीरेचन (कैसिम) की प्रस्थित द्वारा नाटकीय भय एवं करणा प्रेषक की धालमुद्धि करते हैं अयां से के दु धोषित्र से सारीर निरोग हो जाता है वैने ही भय एवं करण उसके दोयों का प्रक्षात्रम करते हुए मनीरंजन के साल प्रसान करते हैं। हिगेल की धारणा है कि शासित्रों के द्वारा मनुष्य देखर की रहस्यमय लीला का योग करता है। इसते उसके जीवन में नैराइय प्रचया उदायोगता का भाग नहीं प्राता विक्त देखर के जीवन में नैराइय प्रचया उदायोगता का भाग नहीं प्राता विक्त देखर के जीव में नैराइय प्रचया उदायोगता का भाग लहीं प्राता विक्त देखर के जीव मां में ने सहस्य करता है। किन्ता हैं कि नास्योगी गटकों के रिपिक्त के भारीर लगरा भी पहुल सकता है। प्रभिम्प्राय यह है कि 'नास्यकरण' की मौतिक चेतना से प्रनुप्राणित नासयो नाटकों ने नहीं साहित्य को जीवन के स्वापंत्रमा मूल्य से जोग वहा उन्होंने यह सिद्ध करते को कीशिया भी की वस्तुत कला के स्वच्छार विकास के लिए 'करण' की विष्ट प्रसिध्य का कि स्वस्था की स्वाप्त करते हैं।

## धनिक ऋौर करुण रस का ऋ।स्वाद

डा० रामगोपाल मिश्र

नाट्य-विवेचनायं विरिचत ग्रन्थों में ग्रन्थन्य शर्याधिक प्रचित श्रीर मध्या है। यहना है। दिनो मध्या प्रान्त प्राप्त पाइन प्राप्त प्र प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्

'दशहपक' की कारिकाभी का प्रखेता बिध्यु के पुत्र घनञ्जय हैं भीर 'पवलोक' गामक उसकी टोका के रचिता परञ्जय के लाज पुत्राता विक्र हैं। उसकार के उसकार को उसकार की उसकार के उसकार की उसकार की उसकार की उसकार प्रख्यात हैं। 'भवलोक टोका का प्रयुवन मुस्तप्रथ (दशहपक) के प्रयुवन के कुछ तमन परवाद हुमा है—ऐसी ममीपियों की माग्य घारणा है। निरचय ही दसबी ग्रताब्दी के मन्त तक 'वशहपकारकोक' का निर्माण ही कुछ या।

धितक कृत महनीय प्रत्य 'काब्य निर्णय' या, जो साज सन्पत्यक्ष है। इसनी सप्तर्णि की भौति भाज सात कारिकार्य दशक्पकावनोक मे मिनती हैं। " प्रा धितक की करण रस से सम्बन्धित मान्यता भीर देन का एक्साज साधार दराक्ष्यक की 'सदनीक' टीका है। यह उदाहरण बहुन टीका होने पर भी कतियथ विवयों की दृष्टि से मीरिक रचना से बदकर है, जिनमें करण रस एक है। यदाप विनिक के विवेचन का प्राप्तार दशरणक है तथापि

विच्छा सुतेनाणि धनञ्जवेन
विद्वनमनोरागनिवन्यहेतु ।
मानिष्कृत मुञ्जदहीशयोष्टी —
वैदन्ध्यभागा दशस्यमेत् ।। ४,५७॥
2 दशस्यक ४ ३७

कब्स रस की ग्रनुभूति एन सुवास्मक अध्यादु खास्मक ग्राटिको चर्चानूल ग्रन्य मेन होकर प्रविकोक मे हैं। इसलिए धनकत्र्य की प्रपेका धनिक का विवेचन गम्भीर एव मौलिक हैं।

यनिक को भोनिकता निश्चय हो असिन्दाय है नेपोकि करुए रस से सम्मित्य चर्चा महामाहेक्दर प्रमिनवपुत्त प्रशीत 'अभिनकभारती' (नाट्य सामन अहे हो हो के प्रमान के स्वाप्त की दोका) में पम्भीरतम रूप में समुरस्पापित है, तथापि अभिनव अपना अपना अपना कियन हैन से प्रमिनवपुत्त का साहिष्टिक काम १६० ई० से १०२० ई० तक है। प्रनिक घोर प्रमिनवपुत्त कि चित्त समसामित्र होने पर भी एक दूसरे का तानिक भी प्रभाव परिवासित नहीं है और नही एक दूसरे के समस्ति भी प्रभाव परिवासित नहीं है और नही एक दूसरे के समस्ति भी प्रभाव हो। देश है परिवासित नहीं स्वाप्त को एक दूसरे के समस्ति नहीं स्वाप्त को स्वाप्त हो। वहने हैं। व

भारतीय साहित्य-नाहन का मून लीत भरत मुनि प्रोवत 'नाट्यनाहम रहा है। रक्ष भागीरची भरत-भागिर के नाट्य-साहर-मोधूस से प्रारम्भ होती है। ध्रेत त्रवक्ष प्रवास गति रसनामाथर रूपी मगावागर तक प्राप्त होती है। ध्रत नाट्य सावया काव्य-नारकीय विषयों के विवेचन का केन्द्र नाट्यनाहम होते है। ध्रत नाट्य सावया काव्य-नारकीय विषयों के विवेचन का केन्द्र नाट्यनाहम होते है। परवर्गी काव के साहित्य-समीत्रकों ने 'मुनिस्तद्यमाणम्' कट्टर पर्यंत करवे करवा की समुत्राणित सीर प्रामाणिक सिद्ध करते का वर्षास्त्र प्राप्त होते होते होते स्वाप्त का प्रवास का प्रवास स्वार तर्द्यक्ष स्वयंत प्राप्त होते है। यह नाट्यनाहम है। यह मायता रस. रहावस का प्रवास मोपान नाट्यमाण्य है नाट्यनाहम से प्रमुत्र नाट्यन प्रतास का प्रवास मोपान नाट्यमाण्य है। नाट्यनाहम से प्रमुत्र नाट्यन प्रतास का काव्य है। सामवत ना यह चर्चा मुद्रायक के ह्वववव्यल से प्रारम्भ हुई। प्रतास स्व की मुक्त स्वापानिय मानव थे। प्रवास मानव हो। प्रवास का प्रवास है। विवास की स्वार्य है। विवास की से स्वर्या है। विवास का प्रवास का प्रवास है। विवास से से प्रवास से से प्रवास का प्रवास का प्रवास का प्रतास का प्रवास का नाटा सीर हुसरे पूर्वकालिक सुबस्परण से मानविद्व। विवास सामीस्ट विवय का नाटा सीर हुसरे पूर्वकालिक सुबस्परण से मानविद्य।

<sup>3</sup> K C Pandey 'धनजप and प्रशिननगुष्त New Indian Antiquarry vol vi pp 272-282

<sup>4.</sup> योऽय स्वभावोत्मोकस्य मृख दु खसमन्त्रित. ।

सीऽङ्गाद्यभिनयोपेतो नाट्यमित्यभिषीयते ॥ ना शा १११६ ॥

<sup>5.</sup> स प सखदु खरूपेण विवित्रेण समनुपतो म तु तदेकात्मा । ना था. १ ११६

<sup>6</sup> ना. चा. १ ११६

भरत के प्रनुशार कहाए रस का स्थायी भाव शोक है प्रीर इसकी उत्पत्ति रीद्र से होती है। " महत्वयूर्ण तस्य यह है कि कहाए 'निरोक्षभाव' बाता है जबकि विश्वसन्य 'सापेक्षभाव' वाता है। कहाए के घनुनावादि की भी वर्षान्त चर्चा है, परन्तु इसवी प्रनुशति के प्रकार का क्यन नहीं।

सरत के परवाद बानन्ववर्धन तक रस के मम्भीर विवेचन की भारा सुक्षम और कुलबाय है। भागत 'सकले. रसे 'की उद्योधना तो करते हैं, "
परन्तु विवेचन नागण ही है। वर्ष्णते का रिटकोग्रा उदारावादी होते हुए में केवन कारवंदी को उदाहरण प्रस्तुत कर घमनी उपजिचान मानते हुए भी केवन कारवंदी को उदाहरण प्रस्तुत कर घमनी उपजिचान करते हैं। " रस जमको 'द्रव्दार्थ' नहीं या । वामन नये कान्यारमा की यवेषणा करते हैं और घमनी मैनिक प्रतिमा का उपयोग रीति तरव के स्वापन में व्यय करते हैं। रस का मन्द स्वर कार्तित नामक गुण तक ही गुनाई पत्वता है। 10 उदमदिवान व्यवस्थित विवेचन मात्र का वाच करी कर भी करण के विवेचन में मोसिकता से दूरस्य हैं। 11 रदट और उदमुका भी विवेचन मरत की ही सरिण पर हुया है। इदट के मतुसार का ब्राह्म का काव्य घौषित्यूण भीर सरस होना चाहिये। सरका का काव्य घौषित्यूण भीर सरस होना चाहिये। सरका का काव्य का मिल्यूण से सरत सार सुत हम का मात्र स्वर्थ प्रति परनु करण रस सर स्वर्थ स्वर्थ स्वर्थ मात्र मर्गा क्षण ध्यास्त का ब्राह्म विवेचन मात्र मर्गा क्षण स्वर्थ ध्योदित है (१९२२) परन्तु करण रस का विवेचन मात्र मरतानुकरण है।

मानन्दवर्षन की प्रवार प्रतिभा का फल 'स्विनि' है। वे प्रानन्दवर्षक होने पर भी काश्यवाहन के कित्रय प्रमुख तथ्यों का सकेत मात्र देकर माणे दढ जाते हैं। ऐसा हो कुछ कहला रस के सम्बन्धन ने प्रतिकलित हुमा है। काश्य का जन्म काहणिक दश्य (कोश्ववय) से हुमा है और योक हो तथी के सम्बन्धन पर्या 1 भी परनु उसकी ने संगार पर मुनि मानद्यं है, जो मानन्दयंन जैसे प्रसार मोलिक 'प्रत्वक से चुनता है। मादिकास्य रामायण का मुक्य रस

<sup>7.</sup> ना. शा ६३२ तथा कच्छारस प्रकरण

<sup>8.</sup> काव्यालकार १.१३

<sup>9</sup> काव्यादर्शं २

<sup>10.</sup> काब्यालकार सूत्रवृत्ति ३२१४

<sup>11</sup> काब्यालकारसार सग्रह, ४३ ८

<sup>12</sup> का॰परवामा स एवार्थ स्तथा चादिकवे पुरा । क्रो>चद्रग्द्रवियोगोत्य शोक. क्लोकत्यमागत. ॥ व्वन्यालोक १५ ॥

करुण है जो प्राचोपान्त परिस्थाप्त है धौर कि ने उसका निर्वाह किया है। 1-3 बहुत धानस्वर्धन का प्रमुख काय निर्माग्त दाव्यों में स्थ्राव्यतस्य (वर्षनी) का निकारण करना था नियम दे को पूर्व सकरता मित्री है। 1-4 मानस्वर्धन ने करुण रस में घन्य रसो की प्रदेशा मन सर्वाधिक धाईरव को प्राप्त करता है धौर सहृदय के हृदय को धावन्ति करता है। करुण रस सुकृषारतर है। प्रधा—

> श्रङ्कारे विप्रलम्मास्ये करुषे च प्रकर्षवत् । साधुर्यमादेतां याति यनस्त्रत्राधिक मन ॥ 15

मानन्दवर्षन के परवात् पनिक के पूर्वावायों में राजनेलर भीर कुन्तक है, जिनके क्रम्य प्राप्त है। राजनेलर का एन्य 'काव्यमिपासा' कवि दिखा प्रधान प्रम्य है। कुन्तक के स्वतन्त्र विज्ञान का परिणाम बजोक्तिजीवित है। काम्य का खरेस बजीतित है। 'खान कारस्य काव्यक्त का स्वत्य हुमा है। उनके मनुवार महाकवि की कृति में सहुत्र प्रवृद्धात हुमा है। उनके मनुवार महाकवि की कृति में सहुत्र प्रवृद्धात रास ही है। कवि रस पर निर्मेर है परंतु कुन्तक की समय प्रवित्त बजीवित के भेदोपमेद एवं व्यावहारिक संगीता पर केंद्रित रही है।

घब तक के समय विवेचन का नियासितायं यही है कि उपयुंग्त किसी भी धावास ने कराए रस के प्रदुष्ति पक्ष को चर्च नहीं को है। इस मध्य करियय ऐसे धावायं है, जिनकी इतियाँ, धाज उपनवाब नहीं हैं परन्यु उनके विद्वान्तीं का परिचय धरीमन्यभारती से मितता है। भट्टनीहच्ट, ताकुक और भट्टनायक के रखानुभूति सम्बन्धित विवासों को जानने का एकसान माध्यम धर्मिनवपुष्त की इतियाँ 'पद्म्यासोक्तशेषन' और 'धर्मिनवभारती' है। धरीमनव के बाद उपयुंगत वीनो धावायों के सिद्धान्तों का पुनराह्मानं मात्र होता रहा—जिसका धरीकर धावार धरीमवस्तारतीं विद्यान्त है।

भट्टनायक के पूर्व मूल भवभूति ने 'कच्छा रस' को ही मूल रस माना है, परन्त तसकी शास्त्रीय व्यास्था नहीं की है। १० मम्भवत भवश्वति के कच्छा

<sup>13</sup> रामावरो हि कहतो रस स्वपमारिकविना मूत्रित 'शोक श्लोकस्वमा-गत" इत्येव वादिना । निर्व्युदेश्व स एव सीतात्यन्तवियोगपर्यन्तमेव-स्वप्रवन्तमुप्रच्यता ॥

<sup>14</sup> व्यन्यालोक ३३४ तया चतुर्यका भन्तिम पद्य

<sup>15</sup> वही २ प

<sup>16</sup> उत्तररामचरित ३४७ 'एको रस करुए एवं'

इस में और शास्त्रीय परम्परा से प्राप्त करुए रस में झन्तर है। पूर्वका स्थायी तस्य करुए। है जबकि उत्तर का शोक।

प्राचार्य शतुक ने श्रवस्य करुए के साथक नाम की सिद्धि की है। उनके प्रनुषार स्वय हृदयबा हो लोक में करुए। नाम ते प्रकारत है। वह रोसनादि विगों इस्स प्रनुकत नट में स्थित शोक के प्रनुभाविता सामाजिक में रहती है। यह करुए देवका सार्थक नाम है। 17

रस मुत्र के प्रश्तिम व्याच्याकार भट्टनायक यथाय अर्थ में नायक हैं। वे मानदर्शन के परवात भीर प्रिमंत्रव के पूर्व 'ह्ययदर्श के प्रश्तीत हैं। नामधेय रहने पर भी यह अन्य हूरवा भीर विरस्त्याधी है। वे यह को धर्व श्रेष्ठ तत्व मानत हैं शीर राषापुर्वति के सन्दर्भ में भट्टनायक का कथन है कि एक की प्रशिति मानने पर सामाजिक को कच्छा रख में दुनी होना चाहिए, परन्तु एका नहीं होता मर्मात् कर्षण रस का धाश्याद कथाणि दु समय नहीं है। यथा—

'मट्टनायकस्त्वाह रसो न प्रतीयते नोत्वद्यते नाभिन्यवयते । स्वगतत्वेनहि प्रतीतो करुणे दुस्तित्व स्यात ॥ 1 s

उपर्युवत कथन की पुष्टि प्रभितवभारती से पहने रचित ग्रन्थ 'व्हन्यान भोकलेकन से भी होती है। कहण रहा प्रधान कृतियों के एटन, अवस्य प्रथम वर्षने से जन्य प्रावक्ता राहित करणमार होगा तो पुत्र प्रकृति नहीं होगी। यदा 'उत्पत्ति पक्षे च कहणस्वोदशादा दु जिस्से करण्यात्रामु पुत्रप्रकृति स्थात्।' उत्

इससे सिद्ध है कि भट्टनायक करुए रस से करए की प्रतुपूर्ति न मानकर प्रान-दम्प मानते हैं। करए रस की नितारत सुखरुवता के प्रतिपादन का सकत भट्टनायक के विवेचन में प्रारत होता है। वे रस की 'परब्रास्वार-पविच'20 मानते हैं। परवर्ती काल में 'ब्रह्मस्वरत्यहोदर' प्रयचा ब्रह्मस्वा-रवद्यग्रवारो' रस की मानवता का धाधार प्रदुनायक का क्यम है। रस का प्रास्वाद ब्रह्मस्वाद के समान है। ब्रह्मस्वाद प्रानन्तम्य ही होता है, प्रत करुए रस की धानन्त्रमयता का निवारए। एकं प्रतिरंदन नहीं है, परितु प्रयु-

<sup>17 &#</sup>x27;सदय हृदयता हि करुऐति लोके प्रसिद्धा । सा तिङ्गैरनुकर्तिर योक प्रतियता सामाजिकानामिति तत्र करुएम्थपदेश इति श्री अकृक । प्रश्लिवभारती—-

<sup>18</sup> ना शा ६ मध्याय, भाग १, पृ २७६ (गायकवाड सहकरण)

<sup>19</sup> व्यत्यालोकलोचन पृ १६२

<sup>20</sup> नाट्यशास्त्र ६ घष्याय, भाग १- ट्र २७६

मोदित है। <sup>21</sup> मट्टनायक की यह यहुंबे देन युग पुनान्तर तक मान्य रहेगी। इस के आत्मिन्छ स्वस्य का श्रीतपादन प्रामाणिकता को क्सोटी पर खरा है। यह निक्रमेन्त पान्ती में यह तस्य प्रकट किया जा सकता है कि मट्टनायक प्रयम धायार्थ हैं, जो कस्ला रस की धानन्दमयता का प्रतिपादन करते हैं— भने ही वह सकेतम्य है।

भट्टनायक के परधात ऐतिहासिक परिप्रेट्य में धनञ्जय का नाम माता है। बनञ्जय का प्रतिक्ष सावय यही है कि रूपक मात्रय के निययर है। भूग सिनामा नायू का प्रयोजन मात्रवे वालों को तमस्कार है, वे सर्वेषा 'स्वादुरपाट हुंसे हैं। यथा—

> न्नानग्वनिष्याग्वयु रूपकेषु ध्युरपत्तिमात्र फलमलपृद्धिः । योऽपीतिहासाविषदाह् साधुः तस्मै नमः स्वाव्यराष्ट्रमुखायः ॥ 22

नाट्य का एकमात्र प्रयोजन रसिक को झानन्दरूप रस का झास्वाद कराना है—इस कथन से प्रतीत होता है कि धनत्रत्रय करुए रस की अनुत्रृति को मानन्दमय मानते हैं।

धनञ्जय रहा का सामोपाग विवेचन दशस्यक के चतुर्च प्रकाश में करते हैं। स्थायोभाव रहा है और यह विभाव, प्रतुभाव, सास्विकभाव तथा व्यक्ति चारी भावों के सर्योग के स्थायों भाव सास्वाद योग्य बनता है। 23 इसके सान्वस्य चर्चणा का प्रमुख केन्द्र रिकिक है। 24 प्रास्वाद काव्यार्थ के समेद से प्रात्मानदस्यस्य है। यथा —

> स्याद काश्यार्थसमेदादात्मानन्दसमुद्गयः। विकासविस्तरकोभविक्षेत्रे. स चतुविषः॥ 25

<sup>31</sup> G J Larson The aesthetic (रसास्वाद) and the religious बहुगास्वाद Abhinavagupta's Kashmir Saivism Philosophy East and West, Octo 1976

<sup>2.2</sup> दशरूपक १६

<sup>23</sup> वही ४ १

<sup>24</sup> वही ४३६ रस स एव स्वद्यक्षात रिसक्स्यैव वर्तनात्।। तथा १२ दशस्थानुकारेण यस्य माद्यक्तिभावकाः॥

<sup>25.</sup> वही ४,४३

धनन्द्रय रस को 'धारमानग्द समुद्द्रवय 'मानते हैं। प्रारमानग्द प्रानव-मय ही होता है अब धनन्द्रय की दृष्टि में सुधी रस धारम्द्रयम होते हैं। वृद्धि सुधी रसो को धानन्द्रमयता की हवी कृति धनन्त्रय प्रविपादित करते हैं प्रसः स्वयन्त्र व्य से करुण रस की आनन्द्रमयता का सकेस्पत क्षण नहीं करते, परन्तु उनके धनुत्र धनिक करुण रस की धानन्द्रमयता का प्रतिवादन काल्याहर के इतिहास में पहली बार सप्रमाण करने हैं और प्रतेक हेतु दें कर उसके धानन्द्रक्य का कवन करते हैं। करुण रस का विवेषन भर-वानुप्राणित ही है, नवीन तथ्य नहीं।

धनिक ब्रास्म से ही यह मानकर चनने हैं कि 'आवक रसिक दशहपकों से हींबन होता है। "व्याहणक का फल ब्रुप्यसिन होकर 'स्व सबेद वरमा-नन्दकर रसास्वार' है। "र स्वतन्देर का सर्व निरसिक्षण मुल सविद कर है। निरसिक्षण का सर्व किसे वटकर सौर सुव नहीं है। दसीनिए वह परमा-नन्दवर्वतिकायी सानट है। इस प्रारम्भिक स्थन का निर्वाह सौर सवक वर्षाध्यक्ति सन्त से धनिक पूर्वव्यक्त से साथ प्रस्तुत करते हैं।

दिआत, मनुभाव, सारिवकभाव तथा व्यभिनारी भावी के हारा जब रखादि स्वाधीभाव चर्वणा के योग्य होता है, तो वह रस की सजा प्रभव कर नेता है। नाटक का यह आक्ष्माद समुद्रम मानन्द से घोत भीत होता है। रस प्रमुख्य का प्रसादक होता है। देवा में भी नाटयवद् मानन्द सर्विद् का उन्मीवन होता है। पथा—

तिका काव्य तु सर्वावद्यान-रसिंबदुग्मीलनहेतुमावेन रसवद्य ॥" " आस्त्रान-र को प्रतिन्वतित हो स्वाद है ।" यहाँ भी निर्मर पद निर्दातक्ष्य का वाचक है। " मिर्मर हित दिदाय पदो हा प्रोच प्रयोग हमा है। यथा—

- का बाचक हु । अप निभंद, निरातदाय पदी का प्राप्त प्रयाग हुमी हूं । यथाः १ निर्मेदानन्द सर्विदात्मतःमानीयमाना दरा । ४१ पर धवरानि
  - २ काव्यशस्त्राना चान्ययः श्रतिरेवाण्या निरतिशयगुत्मात्वादय्यतिरेवेशः "

    ८ ३७ पर शयक्षोर"

<sup>26.</sup> दशक्यक १२ 'यस्य भावका ध्यातारो रसिकारमः गाधन्ति ह'यन्ति ॥ 27. वही १६ 'स्वसवेद्य परमानत्वस्यो रमास्वादो दशस्याणां पणम् ॥

<sup>28</sup> दशरूपकावलीक ४ १

<sup>29 &#</sup>x27;स्वादश्च मात्मानग्दाभिव्यवित ।

<sup>30.</sup> भट्टलसिंह 'निरतिशय वं निर्भरत्वम् ।

३ स व स्वाधता निर्मेरानन्दमविदारमहामापद्यमानो रस ।

४ ३६ पर भवलोक

धनिक ने रस के परिचेक्ष्य में धलीकिक पर का प्रयोग न कर केवल इतना कहते हैं कि नाटय रस लोकिक रस से विश्ववाया कोटि का है। 21 इस पूर्व भूमिका के साथ करुएा का भारवाद मुख्यम है, यहले पूर्वपक्षियों की विभावपियों का उन्तेष कर समाधान करते हैं। पूर्वपक्षियों का सार इस प्रकार है।

९ मान-द प्रवान श्रृङ्घारादि रमो में काश्वापं के समेद से धानन्द की धामिक्यों मिल होनी है। यह क्वन मधीनोत है परानु करण दु शासक होने से क्वापानन्द की धामिक्यवित्र की मान्यता 'धाकाशकृतुमयत्' है। प्रत करण रस का धान्याद द खासक है।

२ करुए रस प्रधान नाटय धयवा काव्य के देखने सुनने पर सामाजिकों के हृदय में दुख का ही प्राविमीच होना है जिनके फनस्वरून प्रभुवातादि होने हैं पर्योद् प्रन्यु प्रवाह इन बात का प्रमाण है कि करुए रस का प्रास्वाद दक्षमा है।

रे कच्छा रस का मास्वाद यदि गुलमय मान निया जाय तो प्रथमनाह प्रादि की सार्वक्ता समान्त हो जाती है। इसलिए कच्छारस प्रानन्दमय नहीं प्राप्ति दुंखारमक रस है। यया---

'नमु च युवत श्रृमार-वीर हाम्यादिषु प्रभीदात्मकेषु काञ्यार्थसभेदादातन्त्री दभव ' इति । करुणादी तु दु खारमकत्वे कथमित्रमधी प्रादृत्यातु ।

तयाहि तत्र करुगाः भक्तकाञ्ययवागात् दु खाविभावोऽयुपादादयश्च रसि-कानामित्र प्रावृश्यविन्तः ।

न चैतदानन्दात्मस्वे सति यज्यते ।३३

जर्गयुंका अनुरुदेद ने ऐसा प्रतीन होता है कि प्रतिक के समय में करुण रस के प्राप्तार के सम्यक्ष से मनीरियों में विवादारम स्थित थी। करियर रसो की (शुगार-बीर-हास्पादि) मुबक्षाता और कुछ रहो की (कर्णा) रौज्ञादि है क्षत्रता का अधिगदन हो रहा या, त्रिताकी जरम परिस्ति और स्वीकृति रामक्द-पुराक्टर विरक्षित 'माट्य-वर्षण' में हुई है। 13 यह विभाज्य-

दशस्यकावनोक ४४१-प्रियादितप्रकारेग् लौकिकरस्रविलक्षण्यात् नाट्यरमानाम् ।

<sup>32</sup> **ਕ**ਫ਼ੀ ¥ ¥ ¥

<sup>33</sup> नाट्यदपंश, ३७ वृत्ति

बादों मत बाबुतिहता के सारमं में समीनस्य है। सभी रस एक जैसे नहीं है। कुछ मुखानुष्य हैं, तो जुख दु सानुष्य है। सोजराज भी रागे को मुस- दुसादस्या कर मानते हैं। " रामचन्द्र- गुणवन्द्र 'सुन- दुसादस्या कर मानते हैं। " रामचन्द्र- गुणवन्द्र 'सुन- दुसादम्या करानिक है हो भोजराज 'रसा हि मुख दू खावस्यास्या' मानते हैं, परस्य धितक के पूर्व किल स्वाय के प्रत्यों का केवल नाम सेप उपनत्य है। हुख भी हो पितक के समय में विभायवादी दल या प्रयांन् कुछ रसी की मुखारम्बत सोर जुख रसी की सुवारम्बत ता सेप जुख रसी की सुवारम्बत कर सुद्व की है। पूर्व सी के तकी का क्रमय संवयन कर प्रतिक करण रस की मुखारमकता का ही प्रतियादन करते हैं।

रै जिस प्रकार श्रृङ्कारादि रही से मानन्द नी यभिश्यन्ति होती है उसी प्रकार करुए रस से भी वानन्द की ही प्रभिन्यनित होती है। नान्य मध्य करुए रस का मानन्द सम्भीग कानीन ताइन-प्रहरण उन्तर्कप्रदादि क मानन्द के समान्द के समान्द होते पर भी नितान्त मानन्दमय ही है। मान्त्रीय काश्यवनी में उसे कुटुमिन' कहा जाता है। जिसका मध्य है कि नमा-मध्य मादि प्रहुए करने पर भी जाहान की बाय क्यांने नगन वानी नापिका माम्य-

नुभूति होती है— इनमे नेगमात्र भी सन्देह नहीं है। घनिक काकचन इस प्रकार है—

'सत्यमेतत् । किन्यु तण्डत एवासावन्द सुखदु खात्मको यया प्रहरसादिषु सम्भोगावस्थाया बुट्टमिते स्त्रीसास् 1<sup>38</sup>

श्राचार्य दिरवनाथ के प्रमुक्षार लोक सक्षय में बोक से बोक की उत्पत्ति होती है, पर-पू प्रनीकिक विभावन से काव्य का प्रायय प्राप्त कर बन-बाखादि से भी खुब हो उत्पन्त होता है। यही कारण है कि श्रम्य ध्रवस्ति के समय पर वस्त्राचान, नवतानादि दुख के कारण होने हैं परन्तु बही धुरत के समय सुखननक होने हैं। जब घोकजनक कारणों में लोक में हो सुख उत्पन्त होता है तब नादन में यंशोकिक विभावादि होते हैं 199 बास्तव में विश्वनाच सम्मत कराण रत्त की प्रान्यस्मयता चनिक का प्रविक्त मनुवाद मात्र है। इते हम मार्ग भी विद्य करेंगे।

२ काव्य का बरेणु रस लौकिक कहणु से सर्वया जिन्न प्रकार का होता है। दोनों में साम्यता नहीं है, जैस हो है। समय जीवन ही कराणां है। को भागों ने परिक एता है। को हैं मी प्राणी उनके दिए नहीं है, तारतम्म का अवस्य धन्तर है, किन्तु दैन-दन जीवन में व्यक्ति समय घटनाओं से रस आपना नहीं है। तो के जीवन में लिती सार्वाय कराय स्वाय स्वय प्रत्य को देसकर असर्वन सर्वय इनित होता है। सान-दारतक अपनी-का सर्वया इनित होता है—ऐसी बात नहीं है। कभी-कभी हम उदाधीन सर्वया तदस्य मो होते हैं। सभी तो तथायत कहीं है कि एक बार मृत व्यक्ति सर्वय परिवेच मान सर्वय तत्र की होते हैं। सभी तो तथायत कहीं है कि एक बार मृत व्यक्ति को स्वय नहीं होता है। सभी तो तथायत कहीं है कि एक बार मृत व्यक्ति को स्वय नहीं होता है। सभी तो तथायत करीं होते हैं। सर्वाय तथा के स्वया में स्वय स्वय नहीं होता है और प्राप्तावेच के स्वया में स्वय स्वय नहीं स्वय के कि स्वय से स्वय के स्वय के कि एक से करण रस पर सुनकर जो धनुभूति होती है, वह सुनकर तो सिती है। यही लोकजीवन के करण रस

<sup>38</sup> दशस्पकावलोक प २२१

<sup>39</sup> साहित्यद्वंता ३६७

<sup>&#</sup>x27;से सबु बरवासादयो लोके 'डु लकाणानि इत्युज्यन्ते त एव हि काव्य नाट्यमर्गरिता प्रसोनिक विभावन-यावरवत्ताया नारण गण्य याच्यता विहायानीकिकत्वरवाच्यत्व भजनते । तेम्यस्य मुरते दन्तवासिक्य इव प्रुप्यमेव ज्याते। प्रतर्भ 'लोकिक तोकि ह्विदिकारणेगमे लोकिकशोक हर्याय्यते। प्रतर्भ 'लोकिक तोकिक हिन्दिकारणेगमे लोकिकशोक हर्यायो जायन्ते' इति लोक एव प्रतिनियम। काव्ये पुत 'सर्वभ्योऽपि विभावादित्य मुक्येव जायते' इति तिवमान्त्र विवक्षेत्र ।

का निरोधाभास है। लोक जीवन को करुए घटना घोर काव्य का करुए रस एक दूसरे से सर्वेषा भिन्न हैं। महाँच बास्मीकि ने करुए क्रस्टन करती हुई कोच्यों को नमी-मध्यल पर चक्रवात की भीति मेंडराती हुई देवकर यक-स्मात निम्न क्लोक मुखरित हथा—-

> मा निवाद प्रतिष्ठा त्वमानः तात्वती. समा । यस्कीञ्चमित्रुनादेकमवशी कानसोहितम ॥<sup>40</sup>

> 'करुणादाविष रसे जायते यत्पर सुखम्। सचेनसामनुभव प्रमाण तत्र केवलम्। \*

यह तक अनुभविता के धावार पर प्रस्तुत किया गया है। इस तक का वितीय पक्ष लक्ष्य ग्रन्य है। तक्ष्य प्रत्यों के भाषार पर धनिक यह विद्व करते हैं कि करणुप्रधान ग्रन्थों का पास्त्राव भाग्यास्त्र हो है। करणु पर प्रधान प्रमामण, उत्तररामचरितारि महाकाच्यो, नाटको का करणु पर भागने पर उच्छे हो हो खाएगा, ज्योकि पाठक को प्रभाव होगा। रामायण सा प्रधान पर कक्ष्य हो स्थाप, ज्योकि पाठक को प्रभाव होगा। रामायण सा प्रधान पर कक्ष्य है— ऐसी माचार्यों का मान्यता है धीर रामायण सर्वेषिक प्रस्थात, व्यक्तिक भीर स्वस्त्र पुतान तम अपने के प्रकार के स्वस्त्र कोर सर्वस्त्र हो स्वस्त्र के प्रमुख की प्रपर कीरित प्रधान का स्वस्त्र उत्तर प्रस्ति हो पर स्वस्त्र के प्रमुख की प्रपर कीरित प्रधान का स्वस्त्र उत्तर प्रस्तु हो है। वन स्वस्त्र प्रयो के प्रकार भी विद्याल स्वस्त्र हो है। वन स्वस्त्र प्रयो के प्रकार भी

<sup>40</sup> रामायसा २ १४

<sup>41</sup> ग्रिभनवभारती, भाग १ वृ ३१७ (कल्लासप्रकरण)

<sup>42</sup> मिमनव, ध्वन्यालोकलोचन, पृ १६४ (चौलम्बा, पाठक, मस्मरए)

<sup>43</sup> साहित्यदर्पेण ३ ४-५

कष्ण सुलभय ही है। प्रमुमिता और लक्ष्य प्रत्यों के प्रमुसार पनिक का प्रतिपादन निम्नलिखित है—

'अ-यस्च लोकिकात् करुणात् काव्यकरुण । तथा श्वित्रोत्तरा रिवकाना प्रवृत्तय । यदि च लोकिककरुणावद् दु आस्मकत्वमेवेह स्यात् तथा न करिचत्तत्र प्रवर्तेत ।

तत करलौकरसाना रामायसादीना महाप्रबन्धानामुच्छेद एव भवेत् 144

विस्वनाय के मनुसार कोई भी व्यक्ति प्रयन दुख के तिए प्रवृत्त नहीं होता है, परन्तु करूण प्रधान काव्य नाटकादि में सभी सहस्य प्राग्नह पूर्वक प्रवृत्त होते हैं, प्रत वे सुषमय हैं। दूसरा तर्ज यह भी हैं कि रामायणादि की दुखनक मानाय बरेगा, जबकि ऐसा नहीं है। यथा कियतेषु परा दुर्व न की प्रत स्थातं दुरमुष । नहिं करिवतनीवत यासमी दुखाय प्रवत्ते। करणा तिपुच महनस्यापि साभिनिवेशप्रवृत्तिस्यानुस्वस्यस्वमेव उपपत्यन्तरमाह—

तथा रामायसावीना अविहा वृं शहेतुता । करल्रसम्य वृ यहेनुत्वे करस्य-रसप्रधानरामायसाविश्वन्धानामवि वृं सहेतुताप्रसङ्ग स्थात । 4 %

वस्तुत यह लक्ष्यमत तकं पूर्व प्रदेशित भट्टनायक का ही है।

३ कर ए रस प्रयान नाटकारि के बर्गनारि से नो प्रयुगानादि होने हैं उसमें कोई बोध नहीं है। इतितृत्त को मुनकर लोकिंग वेंबरन के समान काल्य में जो सामाजिकों से प्रयु जरगन होते हैं, उसमें बिज का प्रविद्धार कारण है। सहस्य सामाजिक को करण, युक्तमरत्तर होने के कारण सिक प्रमावित प्रात्वानित कोर साकृतित करता है। इसम प्रयुगानादि प्रयय्थ होते हैं रस्तु प्रयुगानादि प्रवर्थ होते हैं। ननोर्भय वारि प्रयु है भीर यह बोध, द स स्मीर हव से भी उत्पन्त होता है। यथा—

'श्रश्न नेत्रोदभव वारि कोत्रुखप्रहर्षेजम् ॥ <sup>4 6</sup>

म्रथुसार्विक भाव हैं। गिसारिक भावों का सम्बन्ध सत्य है। सत्त्व मन प्रभव है भीर रस की भनुभृति मन से ही होती है। यथा—

"सत्व हि नाम मन प्रभवम् । तच्य समाहितमनस्त्वादुत्यस्त" \* 8

'मावामितपम्दद्धान् स्वाधिमावास्तवा बुधा । श्रास्त्रादयन्ति मनसा तस्मान्नाय्यरसा स्मता ॥<sup>40</sup>

44 दशरुकावलोक पृ २२१ (ग्रहुबार पुस्तकालय सस्करण)

45 साहित्यदर्पेण ३ ४-५

46 वही ३ १३६

47 दशरूपक ४६

48. नाटमशास्त्र प्रथम भाग, पू. ३७४

49 वही ६२ (म्रानुबक्य)

करुण रस क मानन्यमय पास्वाद के मम्बन्ध मे प्रश्रुपानादि का यह तर्क धनिक का राज्यावली में निम्न हैं—

'मधुपानादयस्य इतिवृत्तवर्गेनाकणनेन वितिपानिवेषु लौकिकवैन्तव्यवश-नादिवत प्रेक्षकाणा प्राटर्भवन्तो न विरुधन्ते 150

इस प्रकार प्रश्नुपवाहादि करुण रस की धानन्दमयता के बोधक किंग है - ऐसी बात नहीं है। विश्वनाय धान्यापंत्रनर धनिक की करुण रस की धानन्दमयता की विचारणा से साकल मन्त हैं। वे धनुपातादि तर्क को इस प्रकार प्रस्तुत करते हैं कि हरिष्यन्द्र धादि की मार्गिक बुदेशा को देवकर जो सहुर्य का चित्त प्रभुवन हो जाता है यह चित्त के इतिदव के कारण होता है। चित्त के दृत होने के कारण केवन दु खोदेक नहीं होता धर्मिष्ठ धानन्यान्त से भी प्रश्न निर्माण निम्मरिणी की मीति प्रवाहित होन वानते हैं। यथा—

'ग्रथपातादयस्तदवद द्रतत्वाच्चेतको मता । 51

उपर्युक्त तर्कों के प्राथार पर पतिक का निष्कप है कि अन्य रही की भीति काव्य का कहण रह भानत्वासक हो है। यथा—

'तस्मात रमान्तरवत करुणस्याप्यानग्दारमकत्वमेव <sup>52</sup>

परवर्ती काल मे ग्रमिनव ने रसी की मलीकिकता का सप्रमाण ग्रीर गुक्तिशत स्पापन किया। जनका प्रभाव बाद के ग्राव्यायों में ग्राप्तावित है। सम्मट भी सभी रनों को ग्रानव्याय हो मानते हैं। 'संग्र परिनर्जुं हिं रस है। यथा—

सकलप्रयोजनमोलिभूत समनन्तरमेव रसास्वादन समुद्भूत विगलितवेद्या न्तरमानन्दम् 1<sup>5 8</sup>

मम्मट के स्वर में प्रपना स्वर मिलाते हुए हेमचन्द्र रसास्वादजन्य प्रानन्द को ही काव्य का सर्वप्रयोजन उपनिषद् भूत कहा है, जो ब्रह्मास्वाद सदश है। यथा —

'सदोरसास्वादजन्या निरस्तवेदान्तरा ब्रह्मास्वादमस्ती प्रीतिरानन्द ' 5 4 है । कम से कम करुए रस की घानन्दमयता का प्रतिपादन घाचार्य धनिक ने

<sup>50</sup> दशरूपकावलोक पृ २२१

<sup>51</sup> साहित्यदर्गेश, ३ =

<sup>52</sup> दशस्यकावलोक पृ २२१

<sup>53</sup> काम्प्रकाश १२ वृत्ति

<sup>54</sup> काव्यानुशासन म १ सू १२

करणुरम की धान-दवादी धाग के ब्रानेक मतीधी हैं। विश्वताय धीर धानिक के विवेचन में तिनक भी पाधनय नहीं है जसा कि उत्पर प्रदीशत किया गया है वे रस के स्वरूप के निरूपण के समय रस को 'धानन्दमय' धीर 'खास्वास्वासहोदर' प्रतिपादित करते हैं। <sup>50</sup> भत भन्य रसो की तरह करण रस धानन्दमयों सविद है।

भरत प्रत नाट्यसाहत्र वृद्धिष्ठत्र है, परन्तु इसके भी पूर्व तैतिशीय उपनि पद् में रम की प्रद्या माना गया है तथा उसे प्राप्तकर धानन्दित होने की बात कही गयी है। यथा—

'रसो वैस । रस ह्येवाय ल॰व्वाऽऽनन्दी भवति हर

पण्डितराज जगन्नाय इस वेदवाक्य को प्रमाण मानकर रसो की धानन्द-मयता का उदयोग करते हैं। <sup>57</sup>

इस प्रकार वरुण रस की मुखात्मकता पर विह्नम शिट डाकने पर ऐसा प्रतीत होता है कि उपनिषद से इसका प्रार्ट्भाव होता है। मुद्रानाब्ध स्वतक विस्तम के द्वारा इस पर सजीविनों का कार्य करते हैं व्योक्ति उनके पूर्व यह प्रस्त मुख-पाय था। धनिक का विन्तन नितात्त मौतिक और प्रेर्ट्शाप्त रहा बड़े ही सदाक सम्बों में प्रस्तुत किया है। उसकी सार्वभौमिक मान्यता को खोडकर पदि विषयों किया जाए तो ऐसा स्वष्ट प्रतीत होता है कि सम्बुख सनिक भोक्षनिक साधाय थे और करण रस का अस्वाद सन्वन्धी देन सपूर्व, प्रमुक्त भीर सम्मोदित है।

<sup>55</sup> साहित्यदर्पण ३ २

<sup>56</sup> तैतिरीयोपनिषद्, २ ६

<sup>57</sup> रसवनाधर प्रथम झानन पृ ८० (चीलम्बा सस्करता)

# ष्ट्रानन्दानुभूति छौर करुणरस

प्रो० विश्वनाथ भट्टाचार्य

कवि मीर वार्विकि में एक मीतिक मन्तर मान तेना प्रावस्यक है। वार्योक्तो के प्रति पूर्ण श्रद्धा रखते हुए भी यह कहा जा पकता है कि वे अगत की जागतिक दृष्टि से नहीं देखते हैं प्रित्त तारिक राटि से कात का विवेचन करते हैं। यह विवेचन यथायें होने पर भी सामान्य मनुष्य के प्रतायात विवय नहीं वन पाता । इस नित्त तंत्र की हृदयञ्चम करते के तित् वपस्या तथा सुक्षाविमूचन विवेचन श्राविक की मधेसा होती है। "स्त्रा सत्य जागिनप्यां या 'श्रद्ध ब्ह्यांस्त्र' प्रति वाच्य कहते तथा कात्र की स्त्र की स्त्र तथा कात्र की स्त्र तथा कात्र की स्त्र तथा कात्र की स्त्र तथा कि स्त्र स्त्र तथा स्त्र की स्तर तथा स्त्र की स्त्र तथा कि स्त्र स्त्र स्त्र की स्त्र तथा कि स्त्र स

इसके विपरीत कवि जगन को ही प्राधान्य देता है, जागतिक जीवन को उसकी सीमास्रो सहित स्वीकारता है भीर जीवन समुद्र में पड़े हुए लोगों के स्वतंत्र संवीध सहानुसूति लेकर उनका जीवनानेव्य प्रस्तुत करता है। महाकवि काजिबात ने क्या देवा पा?

> 'कुत्र का क्रम्यका श्लाध्य पतिमान्तु तपस्यति, गान्यवं विधिनोडा का पत्या क्ष्ट विसर्धितता, राजान के गोर्थवीयं दशायमंत्रपुरुवका मानुमूक्ति समुद्धय गोर्थस्यो त्र्याविष्टियन्, क्ष्ट्रच यक्ष परायोग प्रियाविष्ट्रकातरो विलयन् याच्ये मेच गिरा समेरपुशा पुत्र —,

भीर दुरही की हुदयबेदना को वासीरूप दिया। ये मगर निपट दार्शनिक होते तो निष्याभूत जगत् के इन भसार तथ्यो की मोर च्यान नहीं देते। इसीतिए कान्यमान के श्रेष्टतम उदगाता माचार्य मानन्दयर्थन ने पोषसा की 1

श्रङ्गारी चैत् कवि काव्ये जात रसमय जगत्। स एव बोतरागश्चेत् नोरस सर्वमेव तत्।।

<sup>1.</sup> घ्वन्यालोक, ३ ६१ (वृति)

'शूपारी के तात्वयं को इस प्रथम से भरत के निर्देशानुसार समक्षत चाहित् —'यथा यत किञ्चित्रतोके सुचि मेध्य दर्शनीय वा तब्ब्ब्र धारेरोणे प्रमिष्ठ । यस्ताबरुजवस वेष स ग्रुपारमानित्यु-प्यते।' जगारितक जीवन के स्रति उसकी सारी सीमानो सहित, गभीर धनुराग, एक प्रकार की प्रतिबद्धता ही किय को ग्रुपारी बनाती है, उसे मानव हृत्य को छूने का घिषकार सॉपतो है। यही किव की रसप्टिट है। जगत घोर जीवन के प्रति यह रस-पिट ही किव की मौतिक समद है सोर जिस किव को पटि जितनी गम्भीर है उसी ग्रुपारी में उपका किवर दे से काल के बन्धन की जीतने में समय होता है।

किंव और किंवरिट की इस विशवालात को स्थान में रसकर हो किंव-कृतियों में करण और उससे होने वाको आनश्वानुभूति की चर्च की जा सक्ती है। किंव चूकि जीवन का जुनारी है सत वह करण की उपेका कप्तादि तहीं कर सहता है। जिस कह स्था को मगवान् चुन ने शीर्ष तपस्या के पत्थात अनुभव किंगा या उसे किंव जीवन के प्रति पत्थेश में अन्यायास देखता है और दिवाने ने बाय्य होता है। किंव के पात्र कितनी स्वामानिकता के साथ बीख उसते हैं—

पामा रवेषा घरविषुच्येह वाष्य प्राप्तान्त्या याति दुद्धि प्रसारम् ।'व 'शुल्ल हि हु लाग्यतुष्प गोमते धनान्यकारोध्यव शोष-स्थानम् । मुखात् यो याति नरी दरिदरा धृत शारीरेशः मृत स जोबति ॥'व 'धास्यत्यव शकुनतेतित हृश्य सस्पृष्टमुश्यक्ठया कष्ठः स्तिमितवाध्यक्षीतस्तुष्वरिष्टमात्राज्ञः स्तर्गम् । वेदस्तर्य मान तावदीह्यास्ते। स्तेहारण्योकसः योदस्यते पृत्यि कय नु तत्याविष्टतेशदु लीमेवे ॥'व 'श्लीग्धं यदि जीवितापहा हृश्ये तिहिता 'क न होन्त माम् । विषयस्यमुत्त वर्षाच्य समेद्रुतः वा विषयोश्यरेष्ट्यमा ॥'व 'द्र कायवेदनापंत्र रागे चेल्यमारितम् । मर्गोषधानिम प्रस्तैवेद्यकोलाधित हृदि ॥'व

<sup>2</sup> नाट्यशास्त्र ६ ४५ पू ३००

<sup>3</sup> स्वयनबासवदत्त, ४६

<sup>4</sup> भृच्छकटिकम् १।१०

<sup>5</sup> सभिज्ञानशाकुन्तल ४ म

<sup>6</sup> रघुवश = ४६

<sup>7</sup> उत्तररामचरित १४७

भीर सर्वात 'सतासूनवतासूंदच तानुशीचित पण्डित।' समापि कविका सत्य कितना मामिक है---

पूरीत्पोडे तहागस्य परीवाह प्रतिक्रिया। जोनेशोक च हृदय प्रतापरेव वार्षने ॥

ल्फ्रीकर शोक की यह जयशाया किन ही मा सकता है, दार्शनिक नहीं। भरत ने एक स्पत पर करण मादि चार रहीं की मीलिक्ता नहीं मानी है। उनका कपन हैं—

भृद्धाराद्धि भवेद हास्यो श्रीदाल् कहरारे रस बीराज्येवाद्धतीत्पत्तिर्वोगत्साज्य मयानर ॥

सभी श्रीत्यों से परमीदार विद्यालकार कुलि भरत का यह वधन भुमें प्रक्रियत मा लगता है। करण को वेबल रीट आल का कर्म मानता सर्वया व्यविश्वक है। वस्तुत इसके दिवसीत यह मी वहा जा सकता है— 'रोडो' ए करणोर्मक '। अभिमन्द्रक का प्रता महा स्मरणीय है। महामारत तथा भास के द्वारशह्य कथाव कर निर्देश करणभाव से मन्त का क्रीय ही जहीं नहीं तही भीर यह प्रतिकृत कर बेठता है—

'का पूर्वेडम्तन्नमञ्राप्ते निहनिस्वामि नानहम्'।<sup>10</sup>

सहजात प्रतिभा के धनी कविनाटयकार जीवन से ही प्रवत्ता बाठ लेते हैं और इसीलिए हर देत में और हर भाग के कवि शोक दूब के तीत को ही बसे प्रपुष्ट को ने गोत हैं। द्वाना तक कि प्रदिन्त न्यू गार को महता मनकर भी हमारे देश के प्रेमी कवि कह प्रताह के

<sup>8</sup> उत्तररामवरित ३।२६

९ नाट्यशास्त्र ६३६

<sup>10</sup> दूनघटोत्इस २६

'सगम विरहवितक वरमिह विरहो न सगमस्तस्या । समे सैव तद्योग त्रिभुवनमपि तन्मय विरहे॥'

जिस देश में 'शोक दनोकत्वमायत' वहां करूण रस के प्रति कविषण जागरूक नहीं में ऐसा सोचना सर्वेषा विषय भागि है। शोक के स्थायी करूण होता देने विषय में भी कहां जा सकता है— 'शिल मणि दियाओई हम लड़वी ततीति'।

तीन कवियों के करणुजसारों का सामान्य निवेंश करते से स्पष्ट होगा कि सस्कृत के किंव जीवन के सत्य से मुख मोड लेने वाले प्रवास्तव करपना विलासी नहीं थे। भास ने पुत्र जीक से दवारण की मृज्य प्रतिमा नाटक से सिवाई है। धरत कवित 'एटजन वित्रयोग न्थी विभाव, ध्रणुपातन परिदेवन मुख्योगल प्रार्थि प्रार्थित प्रतुपातों तथा निवेंद ग्लानि-धिन्ता-धोत्तुष्य' से केकर मरणु तक के व्यभिवारिभावों से परिपुष्ट यह घोक वास्तविक पुत्रशोक का प्रमुख न करते वाले को भी प्रवर्ध रुला देया। ध्रनतुभूत पुत्रशोक का प्रमुख न करते वाले को भी प्रवर्ध रुला देया। ध्रनतुभूत पुत्रशोक का प्रमुख न करते वाले को भी प्रवर्ध रुला देया। ध्रनतुभूत पुत्रशोक का प्रमुख न करते वाले को भी प्रवर्ध रुला देया। ध्रनतुभूत पुत्रशोक भागुन्त भी जो विलाग करता है पहि रस की लोकोक्तरता है भीर सीकिक कारण तथा कार्यों की विभावनाभावकता है।

मन्द मुस्कान के साथ कही गई होने पर भी चास्दक्त की यह गम्भीर जिक---

'दारिव्रय कोचामि भव तमेवनसम्धुरोरे सुहीदरपुविस्ता । वियनमेंद्रे मधि म दमाध्ये ममति चिन्ता वय गमिष्यसि स्वम् ॥<sup>11</sup> हुतसर्वस्त प्रयच उदार स्वाभिमानी हृदय के शोक की भनुषम प्रभिन्यक्ति है ।

धीवर से प्रडम्पीयक प्रांति ने बाद यहुन्तना स्मृति के लौटने के धनन्तर दुष्यन्त की मन स्थिति नि सदाय दोकानह है। कालिदास ने दुष्य त की इस मन स्थिति को प्रत्यन्त सुरुमता सव्य सहस्यवा के साय ज्यानब्द किया है। पुनर्पत राकुर लागित के यहा दुष्यन्त की प्रभित्यक्ति करुए सा हो प्रयोग के प्रभाग सा प्रत्यक्ति का सुरुपत की प्रभाग सहस्यक्ष्य का सा प्रवास के स्थाप करुए से तो करुए को हो प्रधान मानना पहला है। प्रेर पर प्रदू में तो करुए को हो प्रधान मानना पहला है। हो प्रधान मानना पहला है।

भवभृति न भी राम का चित्रण करल्रस प्रधान ही किया है — त्रस्तंबर्शयनकुरङ्गचितासहरटे— स्तस्या परिस्फ्रिरितामं मरालसाया ।

<sup>11</sup> मुच्छकटिक १३ ६

ज्योस्तामयीव मृद्वातमृणालकत्पा क्रव्याद्भिरङ्गलिका नियतं विखुःता ।।¹² तया—'वेय्या शुग्यस्य जगतो द्वावश परिवस्सरः । प्रणुष्टमिय नामापि न च रामो न जोवति ।।¹थ

ऐमा कहने वाने राम को शुगाने नायक नहीं कह सकते। बारमीकि जब प्रमानी नाइयकृति का प्रभिन्य करा कर बारविषक सीना को फिर में साम को सारित रहते हैं तब भने हीं यह करण विश्वसम्भ गुगार का रण ले ले, तस्यूर्व तक धालस्य प्रार्टि की स्टिट में करण का ही साम्राज्य है। हम बस्तुस्थिति को जानते हैं इस प्राधार पर नाइयित पात्रों के स्वाधिमाद का निरुष्ण सभव नहीं है, जाइक में बिनित स्थिति के मुन्धार हो इसका नोचल करना पढ़िया। राम के सिष्ण सीना सर्वात के मुन्धार हो इसका नोचल सराव को स्वाध प्रभाव के मान स्थाव के स्वाध स्थाव स्थाव के स्था को मिलनान्त बना कर भी महाक्षि सन्भूति ने करण को अध्य स्थाव दिल्ला है, 'उसरे रामवरित सन्भृतिवित्व स्थाव की प्रमानता दिलाई है—वही वस्तुत जनको कविवतिस्था की प्रतन्य साधारण विललागुता है, 'उसरे रामवरित सन्भृतिवित्व स्थाव है प्रमान स्थावित के स्था महत्यीनित का बीज है।

सस्कृत नाटक जन तक उरक्षय द्वारा से रहा तब तक उनमें मानवीय भावों का सफल प्रतिबंधन हुमा है भीर उनमें मानवीय ने स्कारक्षण के बुद्ध हुमा करणभाव भी प्रयानी किषित्र पूर्णता निए विशाचर होता है। सक्क नाटफार या कवि केवल 'वाहनिस्मितनायनेश्व्या' कुत नहीं करते, रस्वयमितव्ययेशा हो उनके लिए नियामक होता है। मुस्य तथा गोए। वृत्त के बारे में रामबग्द-मुख्यक्त का यह उनक्ष्य हम प्रवान्न में योगनीय है व्हित स्वत्य ने स्वयंत किल्च-मुख्यक्त हम प्रवान्न में योगनीय है व्हित स्वत्य के किए किल्च-मुख्यक्त हम । किन्तु बहुव्यपि फलेपु कवि-मेंस्यास्वत्य-कर्याभित्रीन अस्कामित्यम् ।'14 जीवन के जिस स्वव्य को कवि व्यवस्थित करना चाहता है उत्तमें जहीं-जहीं करण की प्रास्थित करने चाहता के स्वत्य कर्या का स्वत्य के कि स्वत्य कर स्वत्य के स्वयंत्र करता स्वत्य के स्वयं करण का विव्या किया है— इसके प्रनेक व्यवस्था तक्की में अपनाम होते हैं।

करण और नावरी को लेकर एक समस्या है। सरकृत साहित्य में करण का सभाव नहीं है, सभाव है करणात का। इम सभाव के लिए विलाग करणा स्पर्य है। जीवन से करणा के महत्त्व को मानकर भी भारतीय की लेने सीक मे जीवन का पर्यवसान नहीं, स्वोकारा है। यही भारतीय रीष्ट है। मृख्यु से

<sup>12</sup> उत्तररामचरित ३२८

<sup>13</sup> तबैन ३३३ 14 नाट्यदर्पेण ११० वृत्ति

लिण्डत होने पर भी मध्यं जीवन को स्रमुत्तव के प्रियकारी मानने की प्रवल सारवा ही इस विनय्क साताबाद वर बीत है। हो समरण रनता चाहिए कि गाद्य की जत्यति के मुस में समाज करवाए की भावना हो निर्देश हो है। रामादिवसवर्षतिकव्यम्, न रामाणादिवय् देश उनदेश को प्रिम्थाक्त्रित करने का सकत्य थोनों उग से पूर्ण हो सकता है—राम की विजय दिखाने से या रावए की मृत्यु को प्राथान्य देकर। पूर्वी क्त पत्था की भारत ने प्रयनाया सोर परवर्ती को शीस ने। जानदी हो, पर उसम भी निवक प्रादर्शों की विजय हहे है, इसे नहीं भूजना चाहिए।

करुणुरस से श्रानन्द की श्रनुभूति क्यो होती है—यह प्रश्न भी विचार-गीक है। ग्राचार्व विश्वनाथ की उनित सुपरिज्ञात है—

> कक्तादाविप रसे जायते यत्पर सुखम्। सचेतसामनुसय प्रमाणतत्र केवलम्॥

स्वानुभवप्रमाण ही साहित्य का सबसे बङा प्रमाण है। इस प्रसङ्घ मे भरत का उदात यवतथ्य स्मरंणीय है—

> लोको बेदस्तथाध्यास्य प्रमाण त्रिविध स्मृतम् । वेदाध्यास्यरमय्ययं प्रमाणे नाटय प्रतिष्ठितम् ।। वेदाध्यास्योपपन्त तु रावरस्त्रस्य समित्तम् । लोकतिद्ध मवेत् विद्ध नाट्य लोकास्यक तया ॥ न सास्यय हिलोकस्य स्थायस्य चरस्य च । नाराश्रीला प्रकृतय शीले नाट्य प्रतिष्ठितम् । तस्यास्त्रोण सम्माण् हि भितेय नाट्य प्रतिष्ठितम् ।

नास्य को लोकात्मक घोषित करते हुए प्राचानार्य अरत स लोकिक जीवन भीर लोकिक मनुभव पर वस दिया है। लोकिक मनुभव की प्राधारविक्षा पर प्रतिन्त्रित नाद्य सुक्त घौर दु ल रोनो को उपस्थित करता है भीर दोनो से सहुरयों को तृत्वि का प्रतुभव होता है।

करुएभावना से परिपूर्ण दश्य देखने से चित्त को द्रृति होती है-इस सत्य को सामान्य मानव स साहित्यवास्त्री तक मानते माए हैं। 'करुए। विप्र-

<sup>15</sup> साहित्यदर्गस ३ ४-५

<sup>16</sup> नाटयशास्त्र २५ १२ २३

कप्र भीर पीडा के दश्य से धानस्य क्यों होता है — इसका कारण स्वानुभव के प्रतिरिक्त भी दूढा जासकता है। सबि हिस नहीं होते, न सामाजिक निष्ठरहृदय, फिर भी पत्र द्योग में विलाग करने वाले का दख उन्हें आन-न्दिन करता है - यह सत्य है । इसका ग्रन्यतम मृत्य कारण ग्रीचित्यबीघ है । पीडा जहां मौबित्यप्राप्त है वहां न्याय के विजय से दर्शक उल्लसित होता है श्रीर ग्रनीचित्यपणं पीडा से विवाद का ग्रनभव करता है। कवि के द्वारा सार्थंक दग से प्रतिपादित होने पर हुएं भीर विवाद रूपी दोनो प्रतिक्रियामी का परिलाम सुख भी नही, दू हा भी नहीं धर्षेतु प्रानन्द होता है। सुख दु छ, प्राचा निरादा, जय पराजय—ये सभी पदार्थ इन्द्रचर हैं, एक के दिना दूसरा नहीं होता। इनकी साधेशता लौकिक जीवन का प्रतिष्ठित सत्य है। इसीलिए निद्धंश्व होने का उपदेश गीता में स्वष्टतया दिया गया है। रसास्वाद के भवसर पर सहदय की ब्रात्मसचेतनता क्षीणतम हो जाती है बीर वे सुख-दुख के प्रत्यक्ष अभिवात के पात नहीं रहते । विलक्षण चित्तवृति के कारण वे आनन्द का भनभव करते है। ग्रानन्द वित्त को निईन्द्र स्थिति है। सुख-दुखादि के हन्द्र के मना-मगतस्व से होने बाला चनुभव धानन्द में पर्यवसित होता है : जब तक मनुष्य अपने आप को, ग्रह को नहीं भूलता तब तक उसे आनन्द नहीं प्राप्त होता है। रसास्वाद का पहला शर्त है विगलितवेशान्तरता, उसी से भागन्य की स्कृति होती है।

सायंक काश्य भीर नाटक श्रोता भीर दशक को उसी परातल पर पहुँचा देता है जहाँ मुख-दुत्व के भ्रम-त वैवित्र्य की वेदिका पर घनस्य विराजमान रहता है।

कवि प्रपत्ती लोकोत्तर प्रतिभा ते यथाविष्यत मानव-त्रीवन का ही, प्रपत्ते प्रीतिन्यदोय की शिरोधार्य नर, एता प्रालेश्य प्रस्तुत करता है जो वास्तविक होता हुंचा भी लोकोत्तर होता है, दुखशोक से धनुरस्त्रित होता हुंचा भी विद्यानतव्यान्तर सानद की प्रमुभूति कराता है। कवि तपस्वी वद-व्यास ने कहा है—

> मुखंबायदिवादुल श्रिय वायदिवाशियम् । श्राप्त प्राथतमुपासीत हृदयेनापराजित ।।

सभी महाकवि तभी सफल होते हैं जब वे मुखदु खादि के घावते के उपर विजयी होने वाले अपराजित हदय की जयगाया प्रस्तुत करते हैं। करण की पार्थितक सफलता भी इसी में है कि मानव के जीवनाकाश के काले बादल के रूप में बहु भले ही पेट जें पर चिरकाल के लिए बिलस्ट प्राशाबाद के जूएं-चन्द्र को प्राम्खादित करें। हम हमारे उन तभी कवि नाट्यकारों के प्रति श्रद्धा से नतमस्तक हैं जिन्होंने करण के वास्तविक चित्रपण के द्वारा मानव-जीवन के चित्रकालिक महत्त्व का दिस्त्रीत कराया है।

## TREATMENT OF PATHOS IN BHĀSA

Dr S P Narang

Bhasa, the earliest playwright in Sanskrit Literature needs a special attention because he is not only of a historical value but served as a background for the most mature drama tust Kālidāsa as he is acknowledged by him. The naturalness in the dialogues and sentiments of Bhasa made a number of scholars argue that the works attributed to Bhāsa are written by Chakyars for stage. Not falling in the controversy and taking the works ascribed to Bhāsa as genuine, I shall try to deal with his pathetic expressions.

Stile. The pathetic expressions of Bhasa are expressed in a speedy language and consistency in the sentiment 1 it consists of not only emotional expressions but contains a number of logical expressions as well 2. Sometimes it is expressed not by words but only by an inferable positron in which Bhasa throws his audience to realize themselves. He explains only the outer physical position and leaves the rest to be audience to cherish in accordance with the intensity of their subjective feelings 3. The suggestion is through pittable words and gestures awell e.g. cears 4. The use of abusive language in anger

<sup>1</sup> प्रविमारक—15 (after) कीञ्जायन —तत प्रदूतेषु प्राकृतजनेषु हाहाकारमात्रप्रविक्तापु स्त्रीयु समाहितनिहितेषु सुपुरतेषु उद्यानपताना सर्वोपकरत्याना परीकलाय मुद्रतेष्याक्षित्रे मित्र च मीतिनुष्त सहस्रव स्वाधितरिकाया यानवेष मात्र सहसर्व स्वाधितरिकाया यानवेष मात्र सहसर्व ।

<sup>2</sup> प्रतिमा—-III 21-22

<sup>3</sup> ibid IV 14 (after) देव्य — (मबगुण्डनमपनयन्ति) जात ! एवा नोडकच्या ।

<sup>4</sup> चारुदत्त—III 16 (after) विदूषक —एया वाचा दुख रक्षित्वाऽश्रुमि सूचित्वा गता । भो ! इदम्।

particularly when it is uttered for the heroes who killed an innocent in the battlefield creates a sympathy for the deceased innocent youngman § Vocative objectives by an elderly person expressing the erstwhile glory of a king fallen in pitiable condition create a terious sympathy and pathos in the pathent situation of the drams. The personal relationship of the person, in pitiable condition creates an intense situation of pathos for the person uttering the words although it does not create a serious situation of sympathy for the villain § The sympathetic state of the dearest relations e.g. sons and wife of the heromake the situation more grave ?

The pathos is expressed a number of tunes through the manners of natural objects viz the sun the earth, the trees, mountains and imagery of infatuation of the whole world \* It is expressed through the pathetic instincts also e.g. thirst \* Instead of describing the pathetic condition of his great streken

<sup>5</sup> दूतघटोत्कच-I 17 निर्घृशात्मनाम् कयन पतिता भुवा

<sup>6</sup> जरमञ्ज — 40 (alter)

पृतराष्ट्र — पुत्र दुर्घोषन ! प्रष्टादसाक्षोहिलीमहाराज क्वासि एहिं
पन्नातच्येष्ठ !

<sup>7</sup> ibid राजा—भो ! सर्वादस्थाया हृदयसन्तिहित पुत्रस्तेही मा दहति and utterance of the queens हा हा ! महाराज (ऊ६० 44 after)

<sup>8</sup> प्रविमारक — IV 4 प्रायुक्त एवं तरिवे मामकरकरेराधीतसारा मही यहमानी इव पादण ममुष्यिकच्छाया दवाल्याप्रमात् । विक्रोधस्त्यक्षास्त्रिकीच्युतनृद्धाः व्यात्तानना पर्वता लोकीध्य रविवाकनशृद्धय गयाति मुश्लीमित ।।
Also—ibid IV 5 विक्रमित क्यावना सिक्कामित्रमृत् सस्वेदयित व नमा पर्वय पसार्थे ।! सार्वेदिकेवतम् स्रवति मामकर्मा प्राप्ति मामकर्मा । सार्वेदिकेवतम् स्रवति मामकर्मा प्राप्ति प्राप्ति । सार्वेदिकेवतम् स्रवति मामकर्मा प्राप्ति प्राप्ति ।

प्रतिमा—III 10 ध्रयोच्यामटबीभूता पित्रा भ्रात्रा च वर्जिताम् । पिपासार्तोक्त्रपाचामि श्रीएकोण नदीनित ॥

Some of these agonies are expressed by Bhås an social perspective. A poor man feels obliged by the wealth of his wife which is her exclusive property. (Stridhana) and feels himself thrown in pitable condition because the acceptance of the wealth from the wife was condemned in Bhåsa's times 18. A man is thrown in a pathetic cordition due to his faithlessness. (Krtaphnald)16.

Bhāsa manifests pathos through the intervention in one's possessive instinct (eg children as the possessive instinct for the father) and being devoid of this property one is bewildered if It may be interpreted through the affectionate element for the family as well where one feels a separation and disregard from the members of the family This state of help-lessness creates the situation for pathos is. The bewilderment

and प्रवेषु काममुपलस्य मनोरषो मे
स्त्रीएए धनेध्वनुचित प्रएव करोति ।
माने च कार्यकरएो च वितस्वमानो
धिरभो ! कुल च पुरुषस्य दरिद्वता च ॥

16 प्रतिमा-- III 15 It is expressed through the word Krtaghnata itself धन्वास्यमानिद्वरजीवदीपै कृतष्तमभावेन विडम्बयमान ।

भव्यस्थितात् । भव्यस्थित कृतः नायन विश्वस्थातः । भहं हि तस्मिन् नृपतौ निपन्ने जीनामि भूत्यस्य रथस्य मूत ।। 17 Ibid , II 5 रामेखापि परित्यक्तो लहमएोन च गहित ।

श्रयसोभाजन लोके परित्यक्तस्त्वयाऽप्यहम् ॥ — शून्यमिद भो <sup>।</sup> न मे कविचत् प्रतिवस्तन प्रगच्छति ।

18 Ibid , I 30 श्रुत्वा ते बत्तमत्त वद्यसहाय सीभ्रात्रव्यवस्तित्तहम्मणानुयात्रम् । उत्याय श्वितिरैश्चर्टायताङ्क काम्नानद्विरुट. व्योगस्यितः चीरलं ।

> Also II 1 काञ्जुकीय —एथ हि महाराज सत्यवधनरक्षण्यर गन्छन्तमुपावर्तियनुमधवत पृत्रविरह्शोकानिना दाध-हृदय उन्मत हव यह प्रलपन् समुद्रशहके धयान ।

चारु — III 17-18 मधि द्रव्यक्षयक्षीलें स्त्रीद्रव्येलानुकाम्पत । भवंत पुरुषो नारी था नारी शायंत प्रमान ॥

is generated due to the absence of a particular object (e.g. exile of Rama) The situation is created not only through human beings but also through the bewilderment of the animals who are presented as restrained over their natural instincts viz hunger and thirst and share the same pathetic situation due to the intense affection for the object 19 The creation of the pathetic situation has been made through fear also by the afraid tender characters e.g. Vasantasenā being chased by Sakara wins the sympathy of the audience due to a favouritism for the good and a hatred against a villain particularly when she expresses her helplessness and he does not pay any heed to the situation. The horror created by an elephant crushing the women and their attendants and the cries emerging therefrom (Ha ha-kāra) creates a sympathy for the helpless victims to The expression of sympathy for the helpless enemy although created by the fault of blood-relations generates the sense of pity not only for the deceased but also for the person sympathizing with the situation 22. The separa-

19 प्रतिमा—II 2

काञ्चुकीय —श्रहो नु खलु रामनिर्गमनदिनादारम्य शूल्येवेयमयोज्या सलक्ष्यते —

> नागेन्द्रा यवसाभित्तायविमुक्ता सास्रेक्षणा वाजिनो हेबाजून्यमुला सबृद्धवितताबालाश्च पौरा जनाः । त्यनताहारकया सुदीनवदना क्रन्दन्त उच्चेदिशा रामो याति यया सदारसहजस्तामेव पश्यन्त्यमी ॥

20 भविमारक--IV (प्रवेशक)

निनिका—एय खलु सदस्तरोप्तिकान्त भत् द्वारिकाया प्रविज्ञिन्त मुख्यस्तोगेन रित कृत्वा । प्रस्ताक पुनर्गोद्धोजनस्त्रीत स्वता । प्रस्ताक पुनर्गोद्धोजनस्त्रीत स्वत्त । प्रस्त पुनर्गोद्धोजनस्त्रीत स्वत्त स्वत्त । प्रस्त प्रतिकार । भत् द्वार्याक च सन्त्रमास्यवनेरीत्रीताद्धभाना सन्त्रीपन प्रभावपत्रवेत्तित स्वत्ता । एव खलु प्रासादी निर्वारिववीय दव मे प्रतिकाति । तेन मत् दारकेस्य विरक्षित ममैकमपि हृदय-प्रीतिकर न जातम् "कार्य चारकेस्य विरक्षित । प्रतिकार न जातम् प्रतिकार । 15 after , प्रविक 15 after

21 द्वघटोत्कच—I 36

न ते प्रिय दु समिद ममापि यद्भातूनाशाद् व्यथितस्तवास्मा । इत्य च ते नानुगतोऽयमयों मत्युश्रदोपात्कृपणीकृतोऽस्मि ॥ tion in love is an important fac or for the manifestation of pathos in Bhasa In his opin on the deep rooted love creates agony circuit in the intensity of the reflections made on the object and tears are the only remedy for its release from the gony 22 Previous memories of the events generate agony on looking at an object related to memories or listening to any sound related to the event Imaginative concepts about a beloved particularly in helpless state makes the lover think of all the vital activities imagined to be performed in helplessness Particularly infatuation is its climax. Any breakage or intervention in look creates agony, physical expressions and pathos It creates self abasement and a desire not to live The intense love of this type has also been depicted by Bhasa as an element for pathetic sentiment. Instead of describing it in clear words he has expressed it through the imagery of the Sun or a number of times through direct physical reactions and mental agony 23

### 22 स्वप्नवासवदत्त IV 6

दु ख त्यश्तु बद्धमूलीऽनुरागः स्मृत्वा स्मृत्वा गाति दु ख नवत्वम् । यात्रा त्वेषा यद् विमुच्येह वाष्प प्राप्तानृष्या याति युद्धि श्रसादमः ॥

23 (1) Ibid, VI 1 2 ततो मोहप्रत्यागतेन बाध्यपर्याकुलेन मुखेन मंत्री मिछित दृष्टोसि श्रोपवित । सा अल न बस्पते दति ।

#### Also VI 3

चिरप्रसुष्त कामो मे वीख्या प्रतिबोधित । ता तु देवी न पश्यामि यस्या घोषवती प्रिया ॥

- (11) धविमारक IV 2 ह्रीता भवेत् प्रेयनजनप्रवादेशीता च राजा बुडसानिरद्धा । वाण्याविका मामनवेशमाणा मोह त्रजेत् राजिषु कि करिष्य 11 धार सुमानस शारीर च दृख सञ्चापन से प्रतिसाहित ।
- (m) Ibid, IV 3 रयक्त्वा ता क्षणुमपि बञ्चितोऽस्मि जीवन् क्ष्ट्टोऽन्य क इह भवेत् कृतघ्नभाव ॥

Remembrance of the virtues of the king by his son and attendants express the pittable condition of the persons remembering <sup>18</sup> Bhāsa himself has enumerated the memory as one of the cruses of agony resulting in tears <sup>18</sup> Similar pathetic memories are found at the time of Rāma's exilement, <sup>18</sup> death of Meghanda<sup>18</sup> and in the love-situation of Vāsavadatiā <sup>28</sup>

Disturbance of calmness by mental conflicts is one of the

- (Iv) भविमारक.—II 1
  भ्रषापि हस्तिकरशीकरशीतलाङ्गी
  भ्राला भयाकुलविलीलविषाहनेवाम् ।
  स्वप्लेषु निरयमुणकम्य पुनविबोधे
  जातिसमर प्रथमनातिमिव समरामि ॥
- (v) Ibid, II २

  दृष्ट्यस्तदाप्रमृति नेच्छति रूपमन्यद्

  दुद्धि प्रहुष्यति विषोदित च स्मरन्ती।

  पाण्डस्यमेति वदन तनुता शरीर
  शोक बजामि दिवसेष निशास मोहम्॥
- 24 प्रतिमा---IV 22
- 25 Ibid IV 6 फलानि दृष्ट्वा दमें कुस्तरस्तितानि न । स्मारितो वनवास च तातस्तत्राणि रोदिति ॥
- 26 Ibid, IV 3 (before) and IV 3 भरतः—चन तम्मवाद ममार्गो तमः । नवासी महाराजस्य प्रतिनिधि । नव सन्तिदर्शने सारजताम् । ब्वासी प्रत्यावेद्यो राज्यजुल्यायाः कैकेच्या । नव तत् पात्र यशसः । क्वासी नरपते पुत्र । ब्वासी सत्यमनुवतः । Also—Ibid, IV. 18 (after) सीवा—करनमार्यपुत्र पुत्रशि रोदयति तातः ।
  - 27 Ibid, V 13-14
- 28 (1) स्वप्नवासवदत्त 1 15 (after) इह तया सह हिसतम्, इह तया सह पूर्विविम्, इह तया सह पूर्विविम्, इह तया सह प्राप्तिम, इह तया सह प्राप्तिम, इह तया सह हिस्तमम् " (॥) Ibid. IV । कामेनोजनियी गतै मिय तया कामध्यवस्या मते "पष्ट कार पातित ।

can es of pathetic situations in Bhāsa <sup>19</sup> The tender objects being des royed by fierce things generate pathos <sup>19</sup> Another pathos generating technique of Bhāsa is a depiction through contrast Rama was being coronated which immediately resulted in h scalicement. Having thought that the king shall go to jungles the sacred water for installation ceremony (Abhiptkodaka) was converted to tears (Mukhadaka), the fine royal dress was converted to birch-bark dress (Valkala) and the blessings of the public changed to fies (dnk). <sup>21</sup>

A contrast in the qualit es and characteristics when compared before pittable condition and after it, creates pathetic situation. The hands of Sita were tired by carrying a mirror

### (111) स्वप्नवासवदत्त I 12 after

श्रह्मचारी — ततस्तस्या शरीरोपमुक्तानि स्पर्शयाण्यानरागृति परिस्वज्य मोह्युपात (रोदिति सन्वियमार्या) महीतलपरि-मर्पाणामुलपाटलवारीर — हा वासवस्ते । हा प्रवन्तित्वपुत्रि । हा ग्रिये । हा प्रिवर्षिट्ये ।

- 29 Ibid, IV 5 अनेन परिहासेन व्याक्षिप्त में मनस्तथा।
- 30 Ibid, V 2 ता पद्भिनी हिमहत्तामिव चिन्तवामि । and VI 13

ग्रस्य स्निग्धस्य वर्णस्य विपत्तिर्दारुणा कथम् । इक्ष च भावमाधुर्यं कथः दूषितमग्निना ॥

31 प्रतिमा—I 5 (before)
यद्येव न तद्रिभयेकोदक मुखोदक नाम ।

यद्यवं न तदाभपकादकं मुखादः Also I 6 (before)

> सीता —तक्रैयाम्यायंपुत्रेणाभिण्त्वा किञ्चिद्दीर्यं निश्वस्य महाराजस्य पादमूलयो पतितम् ।

Also I 7

श्रृष्णक्षक्ष्मणुगृहीतघटेऽभिषेके छत्रे स्वय नृपतिना रुदता गृहोते । सम्भ्रान्तया किमिप माचरया च कर्णे राज्ञा धानैरिभिहित चन चास्मि राजा। but are being hardened together with wild creepers 32

In the opinion of Bhasa the pathetic instincts can be pacified if an object desirable to one's mind and resembling one which is the cause of generation of pathos is acquired But it aggravates if the cause of agony is repeated.

Objects of Pathos The object of Bhasa may be classified twofold (1) External putable objects creating pathos (शारीर),

(11) Mental torture (मानस)

External Patable condution prevailing in villain does the conduction prevailing in villain does the hero with his unethical conduct (e.g. breakage of thighs of Duryodhana by Bhtma particularly when he was dragging himself on the earth). But the same situation has created a different mental reaction on Dhṛtaiastra and Gandhari <sup>24</sup>. A few general statements about economic status of a person e.g poverty, attract symathy for a poor man <sup>26</sup>. An affection for separated mother is one of the objects <sup>26</sup>. The appreciation of a few crucial instances (e.g. the second marriage of the hus band) create deeper pathetic situation to the person related to

रूपश्चिमा समुदिता गुरातश्च युनता लब्ब्बा प्रिया मम तु मन्द इवाद्य शोक । पूर्वाभिधातसरुजोऽप्यनुभूतदु ख पदमावतोमपि तपैव समयंगमि ॥

- 34 ऊरुभड़ग 30 भीमेन मिरचा समयव्यवस्था गदाभिषायदार्वजनरोर । भूमो भुजाम्या परिकृत्यमाण स्व देहमर्थोपरम वहामि ॥ and also 35 (after)
  - बलदेव मृतराष्ट्र गान्धारी च—शोकाभिभूतबृदयश्चिकतगतिरित
- 35 चाइ॰ I 3 मुखात्तु यो याति दशा दरिद्रता स्थित शरीरेण मृत स जीवति ।
- 36 स्वप्नदासवदत्त∙ VI9 मम प्रवासदुक्षार्तामातानुषलिभी ननु।

<sup>32</sup> प्रतिमा—V 3 मोऽस्मा कर श्राम्यति वर्षगुँऽपि स मैति शेद कलश बहस्त्या । कष्ट वन स्त्रीजनसौकमार्थ सम लताभि कठिनीकरोति ।।

<sup>33</sup> स्वप्नवासवदत्त v 2

it although they are not expressed through words in details 37

Coventional physical decoration (e.g. ekavent); concentration on the beloved with teats in eyes are the objects of description. Full sympathy in physical and mental actions makes the situation more pathetic. In love, in separation, a series of actions pertaining to abandonment of cosmetics, food, giving up the social activities, long sighs, irrelevant talks, absent-mindedness, superfluous laughter, weeping in loneliness, pretext of illness, slander body, yellowish appearance etc. are depicted by Bhäsa.

Bhāsa has enumerated a number of causes for the creation of self-abasement resulting in pathos. The death of the king, exilement of Rāma, agony of Bharata and the whole family without a head are the causes of a full gloom of the situation <sup>10</sup>. A similar atmosphere of the creation of pathos

### 37 स्वप्नवासवदत्त III

वासवदत्ता—-एतदिप मया कर्त्तव्यमासीत् । ग्रहो अकद्याा खल्वीस्वरा
" शहो ग्रस्याहितम् । ग्रार्येपुत्रोऽपि नाम परनीय सवृत्त ।

38 अभिपेक II 8, II 17 (n)

39. स्वप्नवासवदत्त--- I 14 अनाहारे तत्य प्रततरुदितक्षामवदम

40 अविभारक II 4 (after)

धात्री—घहो सङ्कटता कार्यस्य । "सा तदाप्रमृति सुमनावर्शक नेच्छति, प्राहार नाभित्वर्षति, न रमते गोप्ठीजनेन, दीर्घ नि रस्तिति, अधन्यद्व क्ययति, कथित न जानाति, पूज हुसति, विविस्ते रोदिति, रोगसपिदाति, तस्यी भवति, पाण्डमात्र गच्छति ।

Also III (before 1)

कुरङ्गी—को नु खल्बभूतपूर्वा रोगरिवन्त्यमानो मामुन्मादयति । सुप्ता-बर्णक नेच्छति । न तुष्यति गोष्ट्या । इत्मिप दारुण मनोहर च । निनिके । क्रियेतत ।

Also V 3

उष्ण दवसिति सन्बङ्गी सर्वत प्रेक्षते मुद्दु । नेत्राम्या वाष्पपर्णाम्या किन्त कर्त व्यवस्थिता ॥

41 प्रतिमा• IV 18

नरपितिनिधन भवत्प्रवास भरतिनिपादमनाश्रता कुलस्य । बहुविधमनुभूष दुष्प्रसहा गुरा इव बह्वपराद्धमायुषा मे ॥ in the words of Bharata 'We are enjoined with defame Rama with birch bark, the king with death, full Ayodhya with constant tears, Laksmana with deer, mothers with agony in separation from their sons, daughter in-law with exhauster and the words of public with fierce fee "life".

Tears in a number of characters are described by Bhasa which emerge through pittable situations. The tears of Dhanañjaya on the death of Abhimanyi resulted in anger who pledged for self immolation. The full situation makes the abody as if burnt by disasters. The friction in wounds create sympathy. In weath the delicacy of Sita has been converted to the activities of a the serpent. Sauntering of the king in jungle with a miserable condition creates a sympathetic attitude not only in the heart of Bhisma in Pañcaratra but equally in the mind of the audience.

Intensive mental torture gives birth to suicidal tendency through senselessness or loss of vigour which results in

वयमयशसा चीरेखायों नृषो गृहमृत्युना प्रततरदिते कृत्स्नायोध्या मृगे सह लक्ष्मण । दिवतनया शोकेनाम्बा स्नुषाच्वपरिश्रमें धिगिति वचसा चोप्रेणात्मा त्वया नन् योजिता ॥

- 43 स्वप्नवासबदत IV 6 प्रतिमा I 629, भ्रमिपेक I 916
- 44 दतघटोत्कच-I 26 (after)
- 45 प्रतिमा -- VI 16, प्रतिज्ञा यौग घरायल 1 8
- 46 प्रतिमा IV 2

विचेष्टमानेव भुजञ्जमाञ्जना विद्ययमानेव च पुष्पिता लता । प्रसह्य पापेन दशाननेन सा तपोवनात् सिद्धिरिवापनीयते ॥

- 47 पङ्चरात्र--- I 34 37
- 48 ग्राविमारक —IV 6 किमतेन जीवन्मरखन । विश्वज्ञायिक्याम्यात्मानम् ग्राभिमानमोहान्महापयो विस्मृत ।

Also अवि -- IV 7, 12

भो को नुसल्वयम् । ग्रथवा स्वप्नोऽय भवेत् । न ह्यहसुप्त ग्रा

<sup>42</sup> प्रतिमा III 17

psychological situations which attracts the sympathy in natural way from the audience. His style consists of the accurate pathetic conditions which are expressed in descriptive style figurative style or through imageries. Almost in all his dramas this sentiment has found expression Both physical and psychological analysis are found in Bhasa. So he is very successful in the expression of pathos and prepared a firm ground of pothetic expression for late playwrights.

## मृच्छकटिक में करुण श्रभिव्यञ्जना

डाँ० राजेन्द्रनाथ शर्मा

करणा को काव्य की जननी स्वीकार किया गया है। दुझ के सबेग से ही जसम कृतियों की शुष्टि होने के कारण क्रीञ्चवक्ष के श्लोक से सन्तरना महाँव बाल्मीकि ने चिरस्थायी रामायण जैंचे उपजीच्या माछ काव्य की पत्ना की। प्रानद्वयंगने दुस तय्य की स्वीकार करके ही ये शब्द कहे हैं—

रानायरो हि कक्शो रस स्वयमाधिकविना भूत्रित 'शोक इलोकत्वमागत ' इत्येववादिना । (ब्बन्याओक, ४) यही नहीं प्वत्यालोककार ने यह भी अनुभव किया है कि मन की भ्रार्टना

ही प्रधिक मापूर्य का कारण दनती है — माप्यमादेता याति यतस्प्रप्राधिक मन । (ध्वन्या

सारिकारि जिल्ल करण त्या की सीजते ही रहे उसे राम के उत्तर जीवन के सीता परित्वामक्त्री साब्द्धन्त करण दश्य का परितिरीक्षण कर अवसूति ने उत्तररागर्वास्त के करण रस का प्राथान्य स्पष्ट राज्यों में प्रतिन पारित किया है —

> एको रसः कहन् एव निमित्तभेदाद् भिन्न पृषक पृष्ठिवाशभयते विवतीन्। स्नावर्तसुद्दुबुद्दरङ्कमयान्विकारा-नम्भोयया सलिलमेव हि तरसमस्तम्॥ उत्तरराम० ३४७

कहला रस ही एकमात्र रहाहै, भन्य रस उसी के प्रकारनतर रूप है। जिस प्रकार एक ही जल अनेक प्रकार के भेजर, बुरबुट और तरगो के रूप मे बद-सता हुमा एक ही दसा में बता रहता है वैने ही करण रस के कम्य सभी रस भेटमात्र हैं। इसी काराएं उसररामचरित में आदि से पर्यवसान तक कवि ने कहला रस का प्रचुर प्रयोग किया है।

शूटक ने मुच्छकटिक को म्हारासयी रचना बनाते हुए भी करणोत्पादक दश्यों का सबीवन कर नाटय कुमलता का मुक्द परिचय दिया है। ये कार्काएक दश्य म्हागर रहा के ब्रामक रूप में न होकर उसके पोपक रूप में विद्यमान हैं। करुएरस का स्वायिभाव शोक होता है । शोक इप्टनाशदिबन्य वैक्नव्य चित्तवृत्ति होती है—

> इष्टनाशादिमिद्दचेतोवैक्लब्य शोकशब्दमाक् (सा० व० ३ १७७) पुत्रादिवियोगमरणादिजन्मा बेक्लव्यास्यचित्तवृतिविशेष शोक । (२० ग० पृ० १६१)

यही शोक इष्टजनवियोग, विभवनारा, वधवन्धन, देशनिर्वासनादि भावों से परिपृष्ट होकर करुणुरस रूप की प्राप्त होता है।

मनञ्जय ने इंस्टनांश तथा प्रतिस्टान्ति इन दोनों को करुए रस का विभाव माना है।

इष्टनाशायनिष्टाप्तौ शोकारमा करुएो न तम (द० रू०, ४ ८१)

प्रभूगात, परिचेदन, पुत्तवीष, वैद्युष, सरत्तावता, विद्वाय स्मृतिवीष, स्नम्म तथा प्रत्यविद्या, स्वत्याय स्मृतिवीष, स्नम्म तथा प्रत्यविद्या, स्वत्या, 
नाटय-नात्त्र में कहए रस के तीन भेद किये गये हैं-- धर्मोपयातज, धर्माप्त्रयोदभव एव शोककृत--

धर्मोपयातजदसीय तथार्षापथयोद्भव ।

तया शोककृतदर्वंव कदशस्त्रिविध स्मृत ॥ (६७८)

घोक के वित्रण से सहस्यों को करण रस का सास्वादन हुआ करता है।

गृन्दकरिक के प्रारम्भ में ही धर्मानवारितृत्व नामक करण का पेर शरिटगोनर होता है। इस में नारदत के वैमननाग्र तथा रिद्धावस्या का करण वित्रण हुआ है। चास्त्रत को यह दता चन के प्रतयम के कारण ने ही उर्वास्पत हुई है। नारक में शरदत उन्लेख हुआ है कि चास्त्रत ने प्रभुत दान किया और वह दरिद्र हो नथा। इस दरिद्रता म्यो धर्मिशाय के नगरण ही उसे स्पेतनोन हु जो का नामना करना पत्रा। इसी अरू ने मस्त्रिय हु ही हो कर धर्मे तक्त्री सामना करना पत्रा। इसी अरू ने मस्त्रिय हु ही हो कर धर्मे तक्त्री साम न करना पत्रा। इसी अरू ने मस्त्रिय हु ही हो कर धर्मे तक्त्री साम न पत्रा देशनीय पर शासी हुई। वित्र हम और सहता है कि मेरे जिन पर को देशनियो पर (शासी हुई) वित्र हम प्रीम सहता है कि मेरे जिन पर को देशनियो पर कोशों है मुख द्वारा खादे बीजों की प्रश्न हुण हुणाक्कुरों से मुक्त उन्हीं देहनियो पर कोशों के मुख द्वारा खादे बीजों की प्रश्न स्वार्म करता हमा कहता है कि न्या प्रवस्थे प्रतयस्थि। कहा तो बह भारतत के धर पर बनने वाले पक्षवानों को लाया करता था और कहा पन वह पालसू कबूतर की तरह यहां बहा भटन कर बसने के लिए यहा भा जाता है। उसकी यह भीभताहर बस्तुन कहला जनक है।

निर्धेनता जनित बोक से प्रस्त चाइदत निर्धेन स्पन्ति को मृतक की तरह स्वताला है धौर पृत्यु की निर्धेनता से बदकर समक्षता है क्यों कि प्रृत्यु में प्राण्यो। कम करूप को प्राप्त करता है जबकि निर्धेनता उसे कभी न समाप्त होने याने दुस की प्रदान करती है।

दारिव्रचान्मरलाहा मण्ण मम रोचते न दारिव्रचम् ।

ग्रहपक्तिश मरण दारिद्रचमनन्तक दुसम्।।(१११)

इसमें उसकी विद्वलता, मोत्सुष उसके स्पन्दन, उसके क्रांदन की करुण तान महत्त हो रही है। दरिदता की स्थिति मे मतिथि बाक्दत को मृतुशहीत नहीं करते हैं भीर मित्रों की मित्रता भी सिथित हो गई है। इस सतार से पावदस भावर ही भ्रान्दर जल रहा है परन्तु वह करे तो ज्या को।

सत्य न में विमवनाशकृतारित विन्ता नाम्यक्रमेरा हि घनानि नवन्ति यान्ति । एतत्तु मा बहति नष्टयनाश्रयस्य यत्सीहतदेषि जना सिविशीमवन्ति । (११३)

नायक निर्धन व्यक्ति की दुर्दया का गामिक, तथा हुरबाराची वर्त्षान करते हुए कहता है कि दरिदता से मनुष्य अज्ञा को प्राप्त होता है, अज्ञा को प्राप्त (ध्यक्ति) वेज से प्रस्ट (वेजरहिंत) हो जाता है, तेजहीन ध्यमानित होता है, मनादर से स्वार्ति को प्राप्त हो जाता है, "नित्र पुत्र को को प्राप्त होता है, धौकाकुल व्यक्ति को विवेक त्यान देता है, विवेकनूष्य नाग्र को प्राप्त हो जाता है। प्रहों निर्धनता सब सायदायों का निवास स्थान है।

दान्द्रिचाद्पिप्रयमेति होचि- गत प्रस्तवते तेजसो निस्तेजा परिसूपने परिभवान्तिवेदमाण्यते । निविण्ण युवमेति योकपिहिनो बुढवा परिस्वज्यते निवृद्धि क्षयमेत्पहो निर्यनता सर्जापरामास्परम् ॥ (११४)

दूसरे अक में सवाहक की दुर्दशा चिनित की गई है जिसमें मानूर उससे दस गुवर्ण सिक्को का तकाजा कर रहा है। सवाहक सिर चकराने के कारण भूमि पर पिर पढ़ता है भीर मानूर तथा अन्य जुतारी उस बहुत गीटते हैं। खबाहक की पिटाई से बर्बाक के मान में उसके प्रति दया भाव बाना खाशांविक है। इस करुणोत्पादक दश को देखकर पन में चुतकोड़ा के प्रति गूगा उसान

होती है। राजमार्ग पर सवाहक माथुर को धन देने के लिए प्रापने की दस सुवलों में बेच रहा है परन्तु उसे घरीदने वाला कोई नही है। दुर्दुरक का जीएँक्षीए उत्तरीय गरीबों के जीवन की भाकी प्रस्तुत करके उनके प्रति सहानुभूति उत्पन्न कराता है। राज्यसत्ता की सुत्र-खाया मे प्रार सम्पटता पनपती है, भनैतिक धनकोड़ा विलसती है, शिब्द सभाग्त व्यक्तियों का जीवन एव सम्मान संकटापत्न हो जाता है। इसमे धर्मीप्रधासज कहला भावना विद्यमान है। चेट के द्वारा आभूपशो की चोरी के विषय में सूचना प्राप्तकर चोरों के शोकभार को सहन कर सकते में स्वय को ग्रसमर्थ पाती हुई घुता मुख्ति हो जाती है। उसको कव्या बातर वाणी 'भगवन्कृतान्त पुष्करपत्र पतितजलविन्द्रचञ्चलै क्रीडसि दरिद्रभाग्यमाग्येयै हृदय को निश्चय ही द्रवित करदेने वाली है। क्षविलक के यह बतलाने पर कि यह क्षाभूषण चारदत्त का कहा जाता है मदिनका तथा वसन्तसेना चारदत्त के सम्बन्ध मे भनिष्ट की कल्पना कर मूर्छित हो जाती है। भीर पुन कहती है—साहसिक, न खलु त्वया मन कारखाई इदमकार्थं कुर्वता तस्मिन् ग्रहे कोऽपि व्यापादित परिक्षती वा । यह दश्य तथा मन्य दश्य करुण रस की अयजना करते प्रतीत होते हैं।

शकार नधन्तसेना का गला घोट देता है भीर वह मूर्ज्छन होकर गिर पडती है तो विट ने जो गोक से सन्तरत होकर शब्द कहे उनमे तो कहए। मावना की सुन्दर प्रभिन्यक्रवना रिध्योचर होती है—

ना का कुपर आमण्य ज्याना राज्याचर हाता ह— दाक्षिण्योदकवाहिनो विगलिता माता स्वदेश रति-

दाक्षिण्यादकवाहिनो विगलिता माता स्वदेश रति हाँ हालकृतभूषणे सुबदने जीवारसोदभासिनि ।

हा सौजन्यनदि प्रहासपुलिने हा माद्शामाथये

हा हा नश्यति मन्मथस्य विपश्चि सौभाग्यपण्याकर ।(८३८)

विट का करुए विलाप करते हुए प्रश्नु बहाना ग्रनायास ही हृदय को छू लेने वाला है।

नवें प्रक्रम राकार द्वारा चावरत पर बतात्वतेना की हृत्या का प्रारोप लगाने पर न्यायाधीय इस बाग पर विद्वार नहीं करता परन्तु बीरक के न्यायानय में प्रवेश स दिवति थीर भी विटन हो जाती है। बीरक उद्यान में प्रवेश स दिवति थीर भी विटन हो जाती है। बीरक उद्यान को मेटकर यह वननाता है यि वहीं एक स्त्री मरी पत्री थी तो न्यायाधीश का प्रमान सहट महुरा ही जाता है धीर वह शर्वा की सहानुपूर्ति तथा दया ना पात्र वन जाता है। बहु कहना है — मरे थीक शब्दार कि तथा दिवस है। उत्तरी ही सुरक्ता से देवता हु उतना ही सकट बहुता जाता है। भी बुद्धि कीच हं भे फंत बैस ने समान पुत्र वन यह है। विवाह हो कर वाह है। विवाह हो कीच हो फंत बैस ने समान पुत्र वन यह है। विवाह हो कर वाह है। इतना ही सकट व्यावस्त्र से प्रवाह हो साम विवाह हो। इतना ही

नहीं जब उसे मार रोट में मैत्रेन की कींस में बन-तमेना का स्वर्ण आंद्र नीचे गिर पहता है तो स्थापाधीस को भी बास्य होकर चारुश्त को प्रपराधी स्थीकार करना पड़ता है। निर्दों प्राटश्त के निषद्ध जाते हुए प्रमाणी से दर्भोकी का मन करणा से धारनावित हो जाता है।

नवें सक की समाप्ति तक सम्मूणं वातावरण हुल एव शोक से झार्ट बन गया है। इसी नेराय पृत्र सनिज्य को प्रवस्था में प्रतिन सक के प्रारम में चाउदत को वेदामूया में वाण्डानों के द्वारा उपवानी शे सडको पर जुदूस में ने बारा जा रहा है। सम्पूणं नगरी शोक से चिह्नल ही उठी है भीर नर-नारियों के नयनों से घोषुमों की घारागें विनानित हो रही है जिससे वादनों के प्रभाव में ही वयां का दूरय उरस्थित हो गया है। सम्पूणं दूरय प्रथनत कालिएक है भीर धीरे-धीरे कालिएक से कालिएकतर बनता चा रहा है। चाल्दत के प्रति लोगों की सहानुद्रित गहरी होती जा रही है।

> नगरीप्रधानभूते वध्यमाने कृताःतालया । कि रोवित्यन्तरिकंत्रपवाजनभ्रे पतित वच्चम । (१० ८) स च रोवित्यन्तरिक्ष नैवानभ्रे पतित वच्चम ।

महिलासमूहमेधान्तिपतित नयनाम्बु बाराभि ॥ (१०६) अन्यत्र चाण्डालो से दानी चारदत्त को एक दान मांगना पड रहा है— मो स्वजातिमहत्तर इच्छाम्यह नयन सकाशात् प्रतिग्रह कर्तुम ।

मी स्वजातिमहत्तर इच्छाम्यह मयन सकाक्षात् प्रतिग्रह कर्तुम । भ्रयने पुत्र रोहसेन को देने के लिये उसके पास यजोपवीत के प्रतिरिक्त मुख्य भ्रम्य वस्तु नहीं बची है ।

> " द पुत्राय प्रयच्छामि (पात्मानमवलोश्य यज्ञोपयोन दण्टवा) ग्रा इद तावदस्ति मम च" ।

यह प्रमाग सभावती के मन में करुणा उत्पान करना है। इससे प्रथिक करुण दुक्य क्या होगा कि प्रपत्ने ही मुख से चाण्डानी की घोषणा दोहरानी पढ़ रही है कि उसने वसन्तसेना को सारा है।

चारु० — भो भो पौरा । मया खलु नृशसन...। शकार — स्थापाटिता

चारु०-एवमस्त

मैत्रेय मौर रोहसेन चाण्डालो से प्रायना करते ह कि वे चास्वत के बदले में उन्हें मार डालें। रोहसेन विलाग करने हुए कहता है — अरे रे चाण्डाली कुत्र सम पितर नवत । व्यापावयत साम् । मूज्बत नितरम्। इस प्रकार की प्रायंना विदूषक भी करता है —भो भद्रमुखा । मुरुचत प्रियवयस्य चायदसम् । मा व्यापादयत । चाण्डालो के समझ पुत्र तथा मित्र का चावदत्त के छुडवाने के लिए गिडगिडाना वातावरण को और भी प्रथिक कव्या बना देता है।

मार्ग में पास्त्रत को देख रही भीड़ को हटाते हुए चाण्डान कहते हैं— कि पबस्त सर्पुष्टमस्याधेखेंन प्रनष्टजीवायम् । स्पर्कीति के कारशः जिसके जीवन की भाषा नरूट हो गई है ऐसे इस सर्पुष्ट को पासे वेसते हो। यह सुन कर चारुदत्त के साम-साम सह्यद्व भी हु ची होते हैं।

चारदत्त को दोष-मुन्त कराने के विफल प्रयत्न वाला स्पावरक चेट विवश हो कर करण स्वर में कहता है कि बारवा ऐयो चुरी है कि तरव का भी किसी को विववस नहीं करा पादी । धार्य चारवत्त हतना हो भेरा सामर्थ्य है। स्पावरक को यह ग्रीक रखेंकी में कहण भाव जादुव कराने में समये हैं।

सकार चाण्डालों से प्रायह करता है कि बारुदस के द्वारा घोषणा न करने पर उसकी इण्डेसे पीट-पीटकर यह घोषणा करवामी । चाण्डाल की वसे धीटने के लिए उसस होता है । तम चाल्डस हु जो होकर कहता है कि मुक्ते मरने का न्यन नहीं है परन्य लोकाशवाद की प्राण्न मुक्ते ज्वासी है जो यहीं मुक्ते कहता है कि मैंने बसलतेवना को मारा है। जब समयान का ती प्राप्त एव नयाबह इस्त उपस्थित हो जाता है तो बारदस निरास हो जाता है और कहता है— हा, हतीअहित मन्दमान्य. । उसके यह स्वस्त पाठक को नस्त एव एकदम हु कविद्धल बना देते हैं। पीठ नीचे करके लेटे हुए चाल्दस के वस पर चाण्डाल की सलवार विश्ले को प्रतीक्षा बाला इस्त्र प्रसन्त का वस पर चाण्डाल की सलवार विश्ले को प्रतीक्षा बाला इस्त्र प्रसन्त

ध्यार्य पूता पति की गृष्युको निश्चित मानकर जलकी चिता मे प्रवेश करने जा रही है—इत सवाद को सुन कर चाक्दल मुख्यित होकर गिर पदता है भीर साथ ही दर्शकों की चिन्ता वड जाती है। उधर रीहसैन को इटाते हुए चितारीहुण के लिए धानुर घृता वातावरण को भीर भी भीधक करुणामय बना देती है।

इस प्रकार दशम सक में प्रवश्यित निराशा, गेयना, जिन्ता, स्क्रिमनता मोर प्रात्तीवस्था से काश्याकता को साम्य एवं निविद्य बनाने में समर्थ हुई है। प्रत. यह सच है कि शुक्र ने करण भावना की सफन मिन्यजना कर मुचक्रिक प्रकरण में काल्य सीचर्य की प्रीमनित की है।

# मदाराचस में कस्ण प्रसंग

डाँ० (श्रीमती) राज त्रिक्खा

मानव ग्रात्मज्ञान से ही शास्त्रत भ्रानन्द प्राप्त कर सकता है । परन्त धानन्द की खोज में भटक कर मानव इन्द्रियायंजन्य सुख की धानन्द समक्ष बैठा ग्रीर यहीं से उसके दुखों का प्रारम्भ हथा। ग्रथिक से ग्रथिक भोगों का उपभोग भी उसे मानन्द न दे सका, मिनत उसकी तच्छा व मसन्तोग को उसी प्रकार बढाने लगे जैसे मन्ति में डाली गई घी की चाहति चन्ति को बढाती है। <sup>1</sup> मनीपियों के चिन्तन के फनस्वरूप द स ससार का मन्तिम सत्य माना गया है। सभी कछ दःख है

इस ससार में सब द खंडी द खंडै। भ्रेप्राप्त की प्राप्ति व प्राप्त की सरक्षाद सप्रद है। भगवान बुद ने चार मार्ग सत्य प्रतिपादित किये— दृ स. दृ खसमुदाय, दृ खनिरोध, तया दृ खनिरोधगामी मार्ग । उन्होने दृ ख के स्पष्टीकरण मे कहा-जन्म, बुढापा, मरण, घोक, घ्वन, मन की खिल्तता दु ल है। भाग्रियसयोग, प्रियवियोग भी दु ल है। इच्छा करने पर जिस पदार्थ या व्यक्ति को नहीं पाता, तो भी दुख है। सिक्खों के गुरु नानक साहब ने भी कहा-नानक दुखिया सब ससार । शापनहाँ का भी यही मत है । वे कहते हैं<sup>2</sup> "कस्यास की प्रत्येक दशा, सन्तीय की प्रत्येक धनुभूति सपने रूप मे निपेधारमक है ... किसी जीवन की प्रसन्नता का माप उस जीवन के भोद एव प्रसन्तता से नही हो सकता बल्कि उस परिमाण से है जहाँ तक वह वेदनामुक्त हो चुका है।"

न जात् काम कामानामुपभोगेन शास्यति । हविषा कृष्णवरमेव भूय भूयोऽभिवर्धते ॥

<sup>2. &</sup>quot;Every state of welfare, every feeling of satisfaction is negative in its character, that is to say, it consists in freedom from pain, which is the positive element of existence. It follows, therefore, that happiness of any given life is to be measured not only by its joys, pleasures, but the extent to which it has been free from suffering" - Complete Essays of Schopenhaur, translated by T. B Saunders, V. 5

दु खानुभूतिजन्य शोक से कविता की उत्पत्ति

दू जानुपूर्ति जम्म से ही प्रारम्म हो जाती है। नवसात शियु भी रोकर सीसकर हाथ पेर लंकहर पदना दु ज प्रसिम्बरत कर देहे हैं जबकि हसना, हिनकारी मारता भादि प्रसम्तापुत्रक क्रियामें बालक जन्म के कुछ समय बार ही सीलना है। दु लानुसूति से बोक उत्तम्म होता है द बोक से कितता। ग्राहिकाय वालगीकि ने जब काममोहिन क्रीच्च का व्य देखा तो वे माति दू जी हुए भीर उनके मुख में प्रभुत्ते लिया निस्सुत हुई जो दलीक खब्द में निवद भी। वेलवियर समिशामन्त्रपत्रमा भी ग्राही कहते हैं—

वियोगी होगा पहला कवि भाह से उपजा होना गान । जनडकर भांखों से चुपचाप, वही होनी कविला भनजान ।

सस्कृत साहित्य के प्रसिद्ध नाटककार महाकवि मवश्रुति ने तो केवन करणु रस को ही रस कहा है तथा प्रत्य सभी रसो को उसकी दरत, बुर्बुद्ध व प्राप्त है। <sup>4</sup> करणु रस में जिननों हुदय को ध्यापन सहानुष्ट्रित व प्रार्टेश समय है उतनी प्रत्य रसों में नहीं, तथा रसाहुष्ट्रित क प्रकृत प्रार्था है। सहस्य है उतनी प्रत्य रसों में नहीं, तथा रसाहुष्ट्रित क प्रकृत साहरेश स्थापित कर रसाहराद करदी है। वहा पानों के सुस-दुध को प्रार्था हो है। वह पानों के सुस-दुध को प्रार्था हो हस्य समाने लगता है। करणु रस ने परिपूर्ण कविता वदकर उसका हुद्ध समयने लगता है। करणु रस ने परिपूर्ण कविता वदकर उसका हुद्ध समयने लगता है। करणु रस ने परिपूर्ण कविता वदकर उसका हुद्ध

मारतीय ग्राचार्यों के मत में क्रुए रसः ---

<sup>3</sup> शोक श्लोकत्वमागत — रामायल, बाल० ५

<sup>4</sup> एको रस कन्ए एव विमित्तभेदात्—उत्तररामचरितः।

<sup>5</sup> इच्टबबदर्गनाहा विजियवचसा सथवाहापि । एशिर्मावविशेषे. करुण्यसी नाम सम्भवति ॥ भरत नाटच्यास्त्र ६ ६२

सस्वनद्दितैमों हागमेश्च परिदेवितै बिलिपितैश्च । ग्राभिनेय करुणो रस देहायासाभिषातैश्च ॥ वहा ६,६३

धम, भय, विषाद, दैन्य, व्याधि, जडता, उन्माद, प्रपस्मार, त्रास, प्रालस्य, स्तम्भ, वेषयु, विवर्णता, प्रश्न, स्वरभेद प्रादि इसके व्यभिचार हैं।

काव्यादर्शकार दण्डी तथा दशरूपककार धनळ्यम ने लगभग इसी प्रकार से कह्एारस का विवेचन किया है। सरस्वतीकठाभरएा मे भोज ने कहा है—

कश्यारक्ष का विवचन किया है। सरस्वताकठाभरण में भाज ने कहा है— मुख्यों व विलाप उत्पन्न करने वाला, मृत्यु के लिए मन की प्रेरित करने वाला तथा विता में य स उत्पन्न करने वाला रस करण रस है।

कविराज विश्वनाथ ने करुल रस का विस्तृत विवेचन करते हुए इसका वर्ण व देवता भी बतलाया है। शोष्य प्रालम्बन व दाहादि को उद्दीपन बताते हुए उन्होंने प्रमुखांचे को भरत-प्रदत्त सची में भूमियतन को भी ओड़ दिया है।

पहितराज जगन्माय ने पुत्र-वियोग प्रथवा पुत्रमृत्यु जन्य दुख को शोक कहकर पुत्रमृत्यु को भी विभाव मान लिया। 100

सतीपत करुण रस के विभाव विभिन्न प्रावायों के मतानुतार है— विव वियोग, गिरवारी, प्राण्यक, रोग, पुत प्राप्ति की मृत्यु, वक्षुम्य, नवेल, आप, रूटनाश, नेभवनाता, विनात, दु वाशांति, प्रतिनटप्राप्ति, इट्टवण दर्शन, दृद्दाल, दर्शन, व शिक्कुलवनन श्रवण, निवंद, गानि, स्पृति, चिनता, ध्रीस्तुष्टम, प्रावेग प्रमा, मोह, श्रम, प्रय, वियाद, श्राप्ति जडता उन्माद, प्रत्यार, प्राप्त, प्राप्ता प्रमा, मोह, श्रम, प्रय, वियाद, श्राप्ति जडता उन्माद, प्रत्यार, प्राप्ति प्राप्ति प्रमानी भावो ते युवत शोक को प्रभिन्नपन्ति द्वा मनुभावो हारा की जाती है— बोक करता, विवाद करता, उदासी प्रभूमोचन, रोवन, मोहप्राप्ति, वैवनिन्दा, मुख मुलना, विवाद करना, होना

<sup>7</sup> पय करणो नाम शोकस्थायिप्रभव । स च सायक्नेताविनिष्वितिक्द्रजन विवयोगितं भवनाव्यव्यवन्यनिद्वत्रीय पाति-स्वित्यां विवयोगितं भवनाव्यव्यवन्यनिद्वत्रीय पाति-स्वित्यां त्यां स्वित्यां त्यां त्या

करोति चित्त दु सेन योऽसी करुण उच्यते ।।

सरस्वतीकठाभराए प्रथम परिच्छेद

 अनुभावा दैवनिन्दा भूपातक्रन्दितादम । —साहित्यदर्पेए

 पुत्रादिवियोगजग्मा वैक्वज्यास्यविसन्तिवियेष शोक । —रसमयाभर

पाइचारव काध्यशास्त्र में त्रासदी विवेचन

करण रस प्रधान कविता को पाइचात्य काव्य-साहित्यों ने त्राहची (Tragedy) कड़ा है। सरस्तू के लाखते की परिभाग इस प्रकार की हैं अ "प्रावादी किसी गड़न गम्मीर तथा निश्चित परिभाग से समस्वत कार्य की धनुकृति है जिसके विधित्त भागों में पूर्णत्या सबकृत भागा विधित्त रूप से प्रस्तुत की जाती है, जिसका काव्यस्थ वर्णतातक नहीं अपितु गरकीय होता है समा जिसमें करणा एव त्रास को उद्दुद्ध करने वाली घटनाएँ प्रदाल स्वात स्वाती हैं जिससे करणा एव त्रास को उद्दुद्ध करने वाली घटनाएँ प्रदाल स

इस परिभाषा से सिद्ध होता है कि घरस्तू के धनुसार जासदी में जाठ, भय एवं करुएन का समावेश होना चाहिए जबकि सस्झत के काव्यवास्त्रियों ने भय का समावेश भयानक व रोट रस में किया है। करुए रस में केवल शोह

ही प्रधान भाव माना गया है।

मध्ययुगीन धावायं दाते ने त्रासदी का विस्तृत विवेचन करते हुए कहा—
"त्रासदी प्रयनी उद्भूति मे प्रसन्न एव बाग्त होनी है तथा परिएति ये
भीतत और अयावह !"।" श्यन्ट हो जाता है कि दाते के मत से त्रासदी का
अत्त दु लगत होना वाहिए जबकि प्ररस्तू ने करुएत की स्वायी परिच्याचित हो
धानवायं बतताई है। परन्तु परवर्ती प्राचार्यों ने भी दाते के मत का हो
भीवण किया भीर सशोक प्रत्य तासदी के लिए प्रनिवायं माना नया।

संस्कृत गाटच-गाहित्य में जुलमय पत्त बाले जाटक प्राय नहीं थाए जाते । तस्कृत साहित्य में मुखान्त नाटकों का ही प्रयत्त रहा है। परन्तु हुख माकृत जाटकों में करणा की परिव्याप्ति याई जाती है जैसे उत्तररामयरित गोर मुहाराक्षस ।

शक्षस की पराजय प्रमुख कब्लाजनक घटना

मुद्राराक्षस में करुण की स्थायी परिव्यान्ति रहती है। नन्द वहा का प्रवान प्रमात्य राक्षम, प्रमाने स्वामी के विनादा का प्रतिवर्धिय को के किए जब करना व्यक्ता है। वस्तु कर करना व्यक्ता है। वस्तु कर करना व्यक्ता है। वस्तु कर करना वस्ता है। वस्तु कर करना वस्ता के कनस्वरूप प्रवक्ता रह जाता है। प्रस्तवीगत्वा जिस श्रव हो भारता बाहुता है, उसी का प्रधान-मन्त्री उसे वनना परता है। कितनी करण वेदना है उस प्रमाय राक्षक के प्रमान विभाग करना करना वस्त्री के स्वापन करना कर करना वस्त्री कर वस्त्र है अपना प्रवक्ता है। कितनी करण वेदना है उस प्रमाय राक्षक के प्रभान करना वस्त्र कर वास्त्र स्वापन करना करना वस्त्र कर वास्त्र स्वापन करना है। उसकी एन्जनता व सद्युणों से प्रमान हो जाना प्रति करणाजनक पटना है। उसकी एन्जनता व सद्युणों से प्रमान

<sup>11</sup> धरस्तु का नासवी विवेचन-वेनवत्त कौशिक पू॰ १५।

<sup>12</sup> वही, पृ० ११

<sup>13</sup> नन्दरनेह्गुणा स्पृशन्ति हृदय भृत्योऽस्मि तहिहिषाम् । मुद्रा । ७१६

वित होकर ही जालुक्य उसे जरहणुत का प्रधानमन्त्री जनाता है जिससे कि वह मीये सामाज्य का भार सम्हाल से। रासस को युद्ध स्वामिमसित उसका बहुत ऊँचा गुए है। रान्यवर्ष के समुक्त नण्ट हो जाने पर भी यह स्वामिमसित उसका बहात का सामाज्य कर सामाज्य कर सामाज्य कर सामाज्य है। उसे प्रधान में राह्म हर स्वत्य उचार हर्स्य, भाडुक व मिनवस्थल है। उसे प्रधान में राह्म हरता विवचान है कि शक्टवास की लिसाई में लिला हुमा कृटलेल भी वसे "शक्टवरात का सिवाई में हिला हुमा कुटलेल भी वसे "शक्टवरात का सिवाई में हिला हुमा कुटलेल भी वसे अन्य करात है कि शक्टवरात के प्रचान को स्वत्य हैं। कि शक्टवरात के प्रचान के स्वत्य के माज्य कर के कालुक्य करात है। कि शक्टवरात के प्रचान के स्वत्य है। कि शक्टवरात के प्रचान की स्वत्य है। कि शक्टवरात के प्रचान के स्वत्य के शक्टवरात के स्वत्य के शक्टवरात है। कि शक्टवरात के स्वत्य के शक्टवरात के स्वत्य वह सिद्धार्यक साण्यक, भाषुरायण प्राप्त चाणवन के गुन्तवरों को स्वत्य से मिला लेश है प्रचान करने के कारण वह सिद्धार्यक होता है।

नह एक जुजाल राजनीतिज भीर पराक्ष्मी योदा है। व्यवहुम्य को मास्ते के निये प्रोके प्रकार के ज्याय प्रमुख करता है। विवकत्या, राजवर्मी, समय-बस, वर्षरक, स्तनकत्या भारि की निपुषित उसकी प्रज्ञा का परिचयि देती है। चाएवर ने स्वय उसकी प्रजा, विक्रम क भवित की सराहुना की हैं। <sup>1</sup>

ऐसा उदात्त दिवारो वाला, महामहिमधाली, सज्जन राक्षस कर्तव्य की भावता से प्रेरित होकर नीतिजाल फैलाता है, प्रत्यथा चतुर्थ मक मे पताका स्वान 19 डारा उठे जाएत्रम की जिज्य स्वा गर्वत्र में पताका भी। उत्तरे हृदय की क्यां प्रपार है। पराज्य का पूर्व सकेत मिल जाने पर प्राप्त कार्य को कर्तव्य भावता से करते दहना, राक्षस जैसे महात् पुरुष का ही सामर्थ है। ऐसा महान व्यक्तिस्त का स्वामी, यञ्चा, कृत्या, व विस्वास्त सात के सान्त्र पत्तीज होता है। उकका सकरत पाजु के हाल में परकरर स्वात के सान्त्र पत्तीज होता है। उकका सकरत पाजु के हाल में परकरर

- 14 शकटदासस्त मित्रमिति च विसवदन्त्यक्षराणि --पृ० २६०।
- 15 तम सर्वेकार्यप्रतिपत्तिहेतवे सुहृतुस्नेहाय । एव प्रह्लोऽस्मि ।
- 16 राजन् चन्द्रगुष्त ! विदितमेव ते यथा वय कञ्चित्रकालमुणितास्तत्यरिस्थ्य-न्तामस्य प्राणा —पृ० ३५०
- 17 युद्रासक्षस ११५
- 18 डुरात्मा चाणुस्यवदुर्जयस्वतिसद्यात् श्रम्य स्यादमात्य इति बामीश्वरी बामाश्चित्तरस्त्रीन प्रस्तावगता प्रतिपादमति । तथापि नीयमस्त्याज्यः— पृ० २०६ मुद्राराक्षस ।

न्यभिचारी भावो से परिपुष्ट हो हर राक्षस के वारम्वार होने वाले झब्दुपात, प्रलाप तथा देवनिन्दा भ्रादि अनुभावों द्वारा भ्रभिन्यक्त होता है।<sup>27</sup>

तत्वरचात् विराधगुष्त रासस के मित्रों का समाचार देते हुए बढाता है कि रासस का पनिष्ठ मित्र राकटशत मुखी पर चढा दिया मया है। उस पर वियोगरेश किया गया है कि इसने दाहवर्ग भादि को चत्रगुष्त पर महार करते को निदुक्त किया था। राधस मित्रवय का समाचार पाकर मृतिदुधी है तथा सपने जीवन को धिवकारता है। उसका स्टवपवय्य सोक्त प्राध्म प्राध्म प्रवक्त रात रदन से प्रमित्रव्यक्त होता है। <sup>28</sup> सन्य स्तेही च प्रमित्तन मित्र चनकार तथा रदन से प्रमित्रवयक्त होता है। <sup>28</sup> सन्य स्तेही च प्रमित्तन मित्र चनकार को भिरस्तारी का समाचार रासस को हिला देता है। सर्वाश्म व व विनित्त रासस का घोक दरन में कूट बढ़ता है। दिशा व करता सो कर में मूट वहता है।

द्वितीय भक्त राशक की गतिविधियों की कौकी अस्तुत करता है। सामाजिक की राशक की योग्यता व स्वामियनित तथा पर्राक्ष्म का परिचय मिल जाता है। महरी स्वामियनित के काराए स्वतेवासी नगर को भी साबुवय द्वारा असन्त करना चाइता 322 गुनवयों की योगमा उसके राजनीतिक ज्ञान की सूचक है। प्रसक्तता मिलने पर भी यह एक के बाद एक उपाय प्रयोग करता है। इन करए प्रसंगे के प्रमाव में रासव के चरित्र का चित्रए मधूपर ही रहा जाता तथा उसके सद्गुण में से सनीमत पाठक को रासस की पराजय चमकृत नहीं कर पाती।

जबुर्ण प्रक मे पुत्र राक्षस मन पर धाता है। नह विरुद्ध के गीहित है। गोक व चित्रा के कारण मानविक तलाव का ही यह परिणाम है। उसका पुत्रस्य रूप्प्रक मानवार लाता है कि चालुग्य व चत्रप्त्य में करह हो गया है। समेकि चन्द्रमुन्द कोनुदीयहोस्तव सनाना चाहता था जिले खालुग्य ने कक्य दिया। कोनुदीयहोस्तव की चर्चा के राज्य को महाराज नन्द की याद मा जाती है तथा राजस्यनत नन्द्रस्यजन्य गोक कोनुदीयहोस्तव उद्दीवन से उद्दीन होकर धम्यात हारा समिज्यनत होता है।

राज्य के निराकरण का सम्पूर्ण प्रथम करुए रख से भरपूर है। मानु-रायण तथा अपणक की बातों से मनयकेतु राज्य की विद्यासभाती समभने की पनती करता है। तरक्यात् विद्यांक राज्य की मुझा से चिह्नित गहनों की पेटी व पत्र केकर जाता है तथा पकने जाने पर यह कह देता है कि राज्य के से पत्र व गहने चन्नपुष्ट के पाछ फिबवाये हैं। इसका दोस प्रमाण

<sup>27</sup> मुद्राराक्षस २, १६

० वही २,६लोक २० से पूर्वका गद्याश 29

<sup>29.</sup> वही—५

है इन बस्तुमों पर राक्षस की मुद्रा का चिह्न । राक्षस युलाये जाने पर मलयकेंतु को मिसने जाता है तथा कुछ प्राधुक्षण पहनता है । वे माधुक्षण वास्तव 
में ये तो पर्वतेश्वर के परणु उसने वे विकृतामों से लरिवे थे । राक्षस के सुद्रा से 
पर्याप्त प्रमाण किनित हो जाते है । महने व पत्र राक्षस की मुद्रा से मुद्रित 
हैं 130 राक्षस के गरीर पर पर्वतेश्वर के माधुक्षण हैं। सिद्धार्षक का मीशिक 
बनतभ्य राक्षस के गरीर पर पर्वतेश्वर के माधुक्षण हैं। सिद्धार्षक का मीशिक 
बनतभ्य राक्षस के गरीर पर पर्वतेश्वर के माधुक्षण हैं। सिद्धार्षक का मीशिक 
बनतभ्य राक्षस को विश्वसायाती उद्दाता है । <sup>31</sup> इन सभी प्रमाणों के माधार 
पर निर्दोष व स्वामिभन्त राक्षस को विश्वसायाती व तोभी कहा जाता 
है। राक्षस प्रमास साथि कि करता है। वे पहने व पत्र मैंने नहीं भिजवाये 
भी कहता है। <sup>32</sup> भेदनीति द्वारा फूट बालने की घटुन्याक को वह समफाना चाहता है। गफती मुद्रा शतु बनवाकर ये सब कर सकता है। परन्तु 
गक्तस्य को सामुत्यण ऐसे महत्य पर केंद्री के तिकार पत्र के साथ हिए पर्वतेश्वर माधुक्यण ऐसे महत्य व स्वति है। कित्र कि स्वति है। स्वय को प्रमाग 
भी कहता है। विद्वा है। अव्वति का स्वति है। कित्रनी करणाजनक स्थिति है। 
राक्षस के मन मे कितनी वेदना है ये तो कोई मुन्तभोगी ही समक सकता है। 
राक्षस के मन मे कितनी वेदना है ये तो कोई मुन्तभोगी ही समक सकता है।

इस प्रसम में राक्षस के निराकरण से उत्पन्न ग्रोक स्थापिभाव है। गहनों की येटी य पत्र का पकड़ा जाना सिद्धायक का मीखिक सन्देश, रासस द्वारा यारल किये हुए वर्षतेदवर के माभूगण सरस्क का निष्या दोषारोपण मापावत सन्तरके के कोच को भक्षकाता है। राक्षस का निराकरण विभाव है। मसयकेतु व प्रतिहारी का कटन राक्षस का करन, दैवनिन्दा, मृत्यु के निये इच्छा करना गायि सनुसावों द्वारा इसकी प्रनिव्यञ्जा हुई है। राक्षस के मन का जहागोह, प्रीर किकनंत्रविमृद्धता उसके वाल्यय के सम्मुल भावी माससमर्थण की प्रकार की स्थाव मार्थ

छुठे श्रक में घकेला राक्षस रोता हुआ मच पर शाता है तथा मनयकेनु इत्तरा किये गये निराकरण नथ्य हु च को खुनकर अभिव्यक्ति को गई है। वह नग्द को राज्यतक्ष्मी को धिककारता है। भाष्य को योग देता है। स्वयक्ति केतु की बुढिहोनता को कोतता है। आसपास कुनुमपुर को सीमा देखकर महाराज नग्द का स्मरण करता है। 3 अपनी पूर्वदेशा का स्मरण करता

<sup>30</sup> मुद्राराक्षस- ६ 31 वही ५-१⊍ 32 वही ४-१८

<sup>33</sup> वही पू॰ २६६ य भायस्त पृच्छ । वयमिदानीमनार्या सबृत्ता ।

<sup>34</sup> वही ६६।

है।<sup>35</sup> ग्लानि<sup>36</sup>, चिन्ता<sup>37</sup>, स्पृति<sup>38</sup>, स्रादि सचारिमावो से उमडा हुमा राक्षस का गोक उचके प्रथुवात<sup>38</sup>, दैवनिन्दा<sup>40</sup>, उदासी, राज्यलदमी को चिक्कारना स्रादि क्रियासी द्वारा समिज्यजित हमा है।

तभी राजस के सामने एक पुष्प रज्युको हाथ में लेकर स्वय को फीसी सगाने का मिनय करता है। राक्षस के बार-बार पूछने पर वह बतलाता है कि उसके मिन विष्णुदाश का मित्र चन्दनदास आज मारा जा रहा है अत विष्णुदास मीन प्रवेश कर रहा है तथा वह स्वय भी फासी लगा कर मर रहा है।

इस रस्य में घटना की तीवता है। चन्दनदास का समाचार पाने को रासात क्या है। पुरुष से बात करते समय रह रह कर राज्ञस का दिल काप जाता है। विवाद स्रावेग व सका से जस्त रासात मी कारिएक मनोदसा का स्रति जनव व स्वामांविक निजया किया गया है।

श्रन्त में पुन चन्दनदास के प्राणों की रहा। हेतु बसे साबू की धर्त के सामने भुक्ता पडता है। उसके हृदय की नहीं दयनीय अयस्या है। जिसे नष्ट करना चाहता या अपने प्राणों की वाजी लगाकर भी, जिसमें सिष नहीं करना चाहता या उसी का भृत्य वन जाता है। सहुदय सामाजिक का हृदय करणा से साई हो उठता है। किमी स्वाधिमानी व्यक्ति के लिये इससे अधिक करणाजनक पटना नहीं हो सकती।

इस प्रकार राक्षमणत शोक का नित्रण कवि ने मतिकुशनतापूर्वक किया है। विभिन्न परिस्थितियों मे उनके शोक की सम्यक् प्रभिन्यजना की गई है।

रक्षिम के ब्रतिदिक्त प्रत्य पात्रों के शोक की भी ब्रह्मन्त स्वाभाविक स्रभिक्य-कता गाई जाती है।

चन्दनराम व उसके परिवार की छोड़ ग्रमिक्यजना

सप्तम प्रक्त में चदनदास का झून लेकर मच पर प्राता, तथा स्तो व पुत्र में बार्तालाप प्रति करुए है। <sup>12</sup> इस्टबय प्रस्थासन्त होने पर उसकी पत्नी व पुत्र दुसो हैं। सदा ही दुराचरए। ने डरने वाला चन्दनदास भी प्रपने प्राण्डवश्ट को

<sup>35</sup> मुद्राराक्षम वहीं ६-५ 36 वहीं ६-७ 37 वहीं ६-८

<sup>38</sup> वही ६-१०

<sup>40</sup> यत् सत्य चितायमेवास्ते युक्तस्तहपक्षपाताद् हृदयम् । एतत्तदावृतमस्मदीय-दीक्षाद्वार दैवेन — वही पु० ३४० - 41 वही ७ ३

बोरजनीचित मरण कहता है। उसकी पश्नी का विलाप, खाती पीटकर रोना, सहाबता के लिये पुनारना, सती होने का निश्चय — सभी मुख कहणा- जनत प्रहास है। सरणियत चरनदात का अपने पुत्र को पुत्र सालवार देना उसकी विवयता को सुचित करता है। पाठक करणा वे अर उठता है चण्डानों का निरंपतापूर्वक बातोनाप 4 करणा को और भी उद्देक करता है। उसके पुत्र को जिल्ला है। उसके स्वाप्त के साम प्रमुख करता है तथा राजता की समर्थण के लिए पाठक के सन में पुश्चमान सेवार हो जाती है।

### मलयकेतुकी शोकाभिज्यक्ति

मनयकेषु का योक एकाम स्थल पर हो प्रभिष्यक्त हुमा है। वह साराएक को कहते हुए युन तेवा। है कि पर्यक्षेत्रय का वल राक्षस ने विपक्रमा प्रयोग के करवाया है। वत्यस्वाय चह प्रतिदु जो होता है। प्रवने दिना को स्मृति के कारण उसका हु का दुनना हो जाता है। वह रोता है तथा राक्षत की प्रपार कहता हुए उसे धासत में हो गासस वत्याना है। विशे गासत के प्रति उसकी प्रका घोर भी दह हो जाती है विजये राक्षत के स्वति उसकी प्रका घोर भी दह हो जाती है विजये राक्षत के स्वति प्रमाण के प्रति उसकी प्रका घोर भी दह हो जाती है विजये राक्षत के प्रति प्रकार प्रका हो । वर्ष प्रका के धारत में मत्यस्त प्रति त्याप कर प्रका भी प्रवा करणा-जनक ही होता है। भागुरायए। व उसके साथी उसे साथ कर बन्दी बना तथे हैं।

### चन्द्रगुष्न की दुखानुभूति

भूनीय सक ने गुरु की ब्राजानुसार कनह का ब्रामिनय करते समय यन्द्रपुत का मन भी इसी है नथा जबकी इच्छा होती है कि चस्ती छट नावे तथा बहु उससे समा जाये। 18 मिश्टर व विवारी की जहांचीह यन्द्रगुत की ब्रावनाओं का दिस्तरोंन कराने से पर्याप्त समये है।

विविध करुए।जनक परिस्थितियों के ग्रतिरिक्त भय की भावना भी इस नाटक में दुव्हिगोवर होनी है। चाए।क्य ग्रकरुए हैं ग्रतएव उससे सभी इस्ते

<sup>42</sup> भरे बिल्वपत्र । गृहाण् चन्दनदास स्वयमेव गृहजनो गमिष्यति— मुद्राराक्षस पृ० ३६०

<sup>43</sup> बही ४-७ 44 बही १६१७ 45 बही ३३३

हैं। चन्दनदास भी उससे जुजाबा पाकर शकित है। कि नाटक के प्रारम्भ सूत्रपार व नटो चाएक्य की गर्बोचित सुनते हैं 'मेरे रहते कीन चन्द्रपुत्र को नट हैं कि नद्र प्रस्ता का नट हरते चाल के प्रस्ता का नट करना चाहता है 'में त्या भयमीत होकर भाग जाते है। में तुर्वीय अक मे चाएक्य को चुलाने के लिये जाते समय कन्द्रपूर्वी भी भयमीत है तथा विद्यार्थक भी उसकी भागा की सब्हेनना का परिएगाम मृत्यु बताता है। इस प्रकार ययास्थान इस नाटक में त्रास की भी अभिन्यजना की गई है। यदि राभस की नायक मान निया जाये तो नाटक का अगीरस करए ही निविश्व होता है।

### मुद्राराक्षस में रस

मुदाराजात की कपायस्तु में तिहित इन करुए प्रसमी द्वारा स्वत ही दिद हो जाता है कि करणा की स्थायी परिष्याप्ति होने के कारण करुए रत का हो इसमे अधिक परिणाम हुमा है। सहुवय पाठक को राहास के आत्मासपण पर दुख ही होता है। सज्जन, उदार व महामान के प्रात्यय पर पत्ता कीन सहस्य प्रस्ता हो सकता है। अत सहस्य पाठक को इस नाटक से करणा की अपुप्ति होती है। इसमे करुएा की स्थायी परिस्थाति बनी रहती है। तथा अरह कु के मतानुसार इसे दुखानत नाटक कहा जा सकता है। इसमे हरूप स्थाप कराइ जा सकता है। इसमे करुए प्रभाव को बनाये रखने में प्रणीवा सहायक है।

<sup>46</sup> चाल्वयनाकरुलन सहसा शस्त्राधिसस्य

निर्दोबस्यापि राका भवति कि पुनमम जातदीयस्य ॥ मुद्राराक्षस (१२१) 47 भ्रा क एय मधि स्थिते चन्द्रयन्तमभिभवित्रियच्यति—६ के पूर्व की

भाग के एवं साथ स्थान कर्युक्तमासमायनुष्यात — इ.क. यून का भाग पत्ति 48 (विलोक्स सभयम्) तदसमायेचासावसस्तिष्ठति — १७ के पूर्व की ग्रह्मपत्ति

नोट-मुद्राराक्षस के उद्धरण विश्वविद्यालय प्रकाशन वाराणसी से प्रकाशित

एवं डॉ॰ धार॰ एस॰ विधाठी द्वारा सम्पादित मुद्राराक्षस से है।

## वेगीसंहार में करुण रस की योजना

ढॉ॰ (श्रीमती) शशि तिवारी

काव्यासतरव 'रा' एक धानन्दारमक प्रास्वाद है पौर 'रस-मावना' ही है एकमात्र काव्य प्रवत्ता नाट्य का ताव्य । भरतपुनि ने भी कहा है—'न हिं रसादते करिचद् अर्थ प्रवर्तते थयांच्च रस के बिना कोई नाटमाण कर प्रवृत्त नहीं होता है। स्पट ही रस नाटकोंच व्यापार का तक्य-बिन्दु है। प्राचीन रस मर्मन अध्यापार्थ के अनुतार नाटक में एक ही रस का मुख्य रूप से धमित्रवाद्व्य होना धानवरब है भीर उससे पत्र-तम प्रशास्त्र के बिनियोजित अप्तर रस मुख्य रस के उपकारक होने चाहिएँ। प्रधान रस को 'सज़ी' नाम के प्रभित्र किया जाता है और उसके सहमाची प्रन्य रसी को 'बज़ी' नाम से । नाटकों से दोनों अकार के रसों का सिनियेश करना अनिवार्य माना पर्या है। माहित्यर्यागुकार नाटक से विशेषा प्रमुख्य साथि को अज़ी रस के स्था ने स्था करना अपित्र से को अज़ी रस के स्था ने स्था का साहित्यर्यागुकार नाटक से विशेषा अनुतर साथि को सामित्रवाद करना अपित्र से कड़ी रस के स्था ने स्थाना को समर्थक है। मी वन्यालोककार किसी भी एक रस की अपना के समर्थक है। की अपना के समर्थक है। स्था प्रवाद के समर्थक है।

## वेग्गोसहार मे स्रङ्गी रसः--

सस्कृत नाट्याचार्यों के द्वारा बहुया उद्धृत, विशोमहार 'मृगराज' उपा-धियारी कांच प्रकृतारायण की एकमान व्यवस्थ कृति है। इस नाटक कें वायकस्थन्यों प्रकृत की भाति ही माटक का सद्भी राव विषयक प्रक्त भी विवादास्पद है। द्वः मद्भी में निबद्ध इस नाटक में कही बीररस का प्राधान्य स्थित होता है, तो कही कहणु-रस का। किंव वो क्रम्य रही की ध्याञ्जवा भी यज तत्र सामित्र हो है। इसका सकेंत्र मगतापरण के तीवर दोकों की भी पहुंख कियाजा सकता है। परन्तु मङ्गीरस का स्थान प्रहुण करने के निए उक्त दोनों रस प्रतिद्वादों से प्रतित होते है। यहाँ कारण है कि कुछ विदान

एक एव भवेद ही श्रृङ्गारो वीर एव वा। झड़ामन्ये रसा सर्वे "।। सा० द० ६।१०

<sup>2</sup> एको रसोज्ङ्गी कर्त्तं व्यस्तेयामुत्कर्पमिच्छना । व्वन्या । ३।७७

वेशीसहार को वीरस्तप्रधान मानते हैं, वो बुद्ध करण्यस्थान 1 कि हम साहक का उद्देश्य भीमकेन द्वारा दुर्भोधन का नास कर द्वीपदी की खुती हुई वेशी का बादाता है और इसके निय प्रारम्भ से उसन की भी के कियाकवार उसाह मान से पिर्पूर्ण है। घन्त में वह इस फलमाचि में सकल होता है। नाट्य-धारमीय मत से नाटक के पन का मोक्ता नायक होता है, करत. इस विष्ट के तथा नाटक के नाम प्रतिनायक, मुख्य कथावस्तु के तथा व्यक्ति का सम्बन्ध, नायिका प्रधान रहा, दन्य का पार्ट कर क्षाय के साधार वर्ष भीमकेन नाटक का नायक छिद्ध होता है। बोरता की सालातु मृति भीम जिस गाटक का नायक हो, यह नाटक धोरस्त प्रधान हो। से सकता है। मी विद्वान दुर्थोसन को नायक मानते हैं, उनकी शेटर से यह नाटक करवारस प्रधान माना जा सकता है। किन्तु उस स्थिपन में बेगीसहार एक दुक्षान्त नाटक हो जाता है। स्थापन को स्थापन को स्थापन के धान में एक स्थापन को स्थापन को स्थापन के स्थापन मानते हैं। स्थापन स्थापन स्थापन को स्थापन को स्थापन के स्थापन के स्थापन के स्थापन के स्थापन की स्थापन के स्यापन के स्थापन के स्थ

वैशीधहार नाटक के प्रञ्जो रस के रूप मे बीर की स्थिति निश्चित हो जाने पर उपरोक्त मतर्बीमन्त्रय से यह निग्कर्य सहजतया गास्त्र है कि इस नाटक मे बीर रक्त के बाद जिस रस की व्यञ्कता सर्वाधिक को गई है, यह करुए रस ही है। कीय महोदय ने न्यट कहा है कि इसमें करुए की कभी नहीं है।" प्रत नाटक के अंडरसों में करुए का मध्य स्थान है।

वेग्गीसहार के कमणरसामित्यञ्जक रह्य श्रीर उनकी समीक्षा —

करुएरस वह रस है जिसमें शोकहप स्थाशी भाव का पूर्णाशिय≔अन

<sup>3</sup> M Krishnamachariar, History of Classical Sanskrit Literature 1970, p. 613

S N Das Gupta, History of Sanskrit Literature, Vot 1, Calcutta, 1962, p 272 कपिलदेव हिवेदी, मस्कृत साहित्य का समीझात्मक इतिहास १९७६.

कापलदेव द्विवेदी, मस्कृत साहित्य का समोझात्मक इतिहास १६७६ पृ० ३८८।

<sup>4</sup> Prof Gajendra Gadkar The Venisamhara, A Critical Study, p 137

<sup>5</sup> ग्रधिकार फलस्वाम्यमधिकारीच तत्प्रभृ।दशरूपक १।१२

<sup>6</sup> डॉ॰ रमाशकर त्रिपाठी, वेशीसहारम् १९७१, प्रश्नावना, पृ॰ १८-२१ (तेल मे वेशीसहार के उद्धरण इसी सस्करण से लिए गए हैं)।

<sup>7.</sup> Keith, A B The Sanskrit Drama, Oxford, 1964, p 264.

होता है। घोक स्थायी भाव को लक्षाणुरुयकारों ने इब्टनाधारिजन्य वैक्तव्य नामक चित्तरृत्ति का प्ररूप पर्याय माना है। कह्त्य एक का आविभाव इब्टनास भीर अनिस्ट्रप्राच्ति से सम्भव है। कई काब्यावार्थी द्वारा दक्के विभाव, प्रदुपात भीर व्यानवारी भावों का पुणकृत्वा उत्तनेख किया गया। चोक स्थायीभाव ही विभावारि से परिपुष्ट होकर कह्या एस रूपता को प्राप्त करता है। मरतमुनि ने विभावों के मागाय पर कह्या रहने के धर्माध्यावज, स्वयंत्वयोद्भव भीर योकहृत नामक तीन भेद निर्मिष्ट किये हैं। 10

भट्ट नारायण ने धनने नाटक में नाट्यवास्त्रीय निवमी के मनुसार कच्छा रहा की समुक्तित रूप से पांच्या मीताना की है। लगमम प्रश्नेक प्रक में कच्छा रहा की समृद्धित स्वक में स्तर्भी प्रोत्ता स्वता मनोहर परिवाह हुमा है। प्रथम मीर द्वितीय मक में इसकी पोजना च्यूत मात्रा से की महै है तो तुरीय, चतुर्य, पण्डम मीर ब्रन्ट ककों में मपेवा कृत इसका प्राधिक्य है। परन्तु जहां कही भी नाटककार ने करणस्य के सिये प्रवक्त प्रकात किया है, कह क्या हृद्धकारों है। प्रधा है। द्वर्यनेष है कि मह-नारायण की यह कनणस्य-योजना स्वतन्त्रक्य से व्यंतास्यद होते हुए भी प्रविवाह क्याने पर प्रभुती रहा बीर की पोषक है।

### (१) प्रथम श्रद्ध—

प्रयम प्रञ्ज में दोपदी करणा की मुंति प्रतीत होती है। यह प्राम्न बहाती हुई, निश्वात नेती हुई मच्च पर भाती है। महदेव के शब्दों में बार-बार बतते हुए श्रमु-महद से भरे नेतो वानी दोपदी प्रापं भोमतेन के पास प्रारही है। 1 दोरवी की बारे कड़नी है कि भोमतेन सापके बोक की हुर करेंग 1 2

<sup>8 (</sup>म्र) इण्टनाशादिभिश्चेनोथैननव्य शोकशब्दभाक् । साहित्यदर्पण ३।१६

<sup>(</sup>मा) पुतादिविधोगमर्गादिजन्मा वैक्नव्यास्यविक्तत्वरृत्तिविदेष शोक ।रसगगाधर, पृ० १६२ ।

<sup>9</sup> इप्टनाशादिनव्टाप्तो शोकातमा करुएो न तम् । दश्वरंपक ४१०१ इष्टनाशादिनव्टाप्ते करुए। ह्यो स्मो मवेत । सा० २० १।२२२ ।

<sup>10</sup> घर्मोपघातजदनैव तवार्यापश्रयोद्भव । तथा कोककृतदनैव करुण्हित्रविष स्मृत ॥ ना० द्या॰ ६।७६

<sup>-</sup>11 मुहुरुपचीयमानवाष्पपटलस्थगितनयना ।

<sup>12</sup> अननेष्यति ते मन्यु नित्यानुबद्धकुरुवैर कुमारो भीमसेन.। वे० पृ० ३०

उसको कथ्ए दता का परिवय भीमतेन की उक्ति से भी मिलता है। 13 यहा कीरवी द्वारा द्वीरदी के मान का बिनाझ सालम्बन विभाव है। दीपदी का समना सर, केरो के ला बुने दहन, भानुमती द्वारा की गई व्यञ्जभोतिमा सारान यर, केरो के ला बुने दहन, भानुमती द्वारा की गई व्यञ्जभोतिमा सादि उद्देशित विभाव है। दीपदी के सममान से साविभूत इस करण रस ने उसका स्वयुगत नि रबात प्रादेश प्रमुगत है। निवंद, विवाद, उद्देश सादि व्यभिनारियों के सुष्ट दीपदीगत रोक स्थापना करण रस क्या को भान्त होता है। दीपते ते पत्र उस स्थापन के साविभाव की प्रमुगत के साविभाव की भान होता है। दीपते ते पत्र उस स्वयुगत से स्थापन दिवस के साविभाव की प्रमुगत होना है। स्थापन स्यापन स्थापन स्

### (२) द्वितीय ग्रङ्क—

शृगार रस प्रपान द्वितीय सन्दु के प्रारम्भिक भाग में स्वप्यदर्शन के समन्तर रानी भावृभाती की द्वान-वर्षन रेन से कहता रस की व्यञ्जना होती है। यह स्वय को प्रतिस्व तापीदिम्मदृदयां कहती है। दु स्वय को प्रवस्त सिन्न कीर उदार भावृमती अराने पति की भावी समागतिक सारामा के व्याकुत है। यहां उसके द्वारा पति के सकत्वित समागन प्रान्ति प्रात्मनन विभाव है। यहां उसके द्वारा पति के सकत्वित समागन प्रान्ति प्रात्मनन विभाव है। उसका सन्ताप सप्येश, स्वयन, भूज जाना प्रार्ट प्रमुमाव है। वका, विन्ता, विवार सार्ट व्यामवारियों से पुष्ट भावृमतीयत श्रीक स्वार्थ मान व्यक्त है। द्वारा स्वार्थ स्वार्य स्वार्थ स्वार्य स्वार्थ स्वार्य स्वार्य स्वार्य स्वार्थ स्वार्थ स्वार्य स्वार्थ

<sup>13</sup> जीवत्सु पाण्डुपुत्रेषु दूरमन्नोषितेषु च ।
पाञ्चालराजतनया बहने यदिमा दशाम् ॥ वे० १११८

<sup>14</sup> यद्वैयुतिमव ज्योतिरार्थे झुदेश्य समृतम् । तस्त्राविव कृष्णेय नून सवर्धेमिष्यति ॥ वे० १११४

<sup>15</sup> सखी — सिंख भानुप्रति, कस्मादिदानी त्व स्वय्नदर्शनमात्रस्य कृते प्रिम्म-मानिनो महाराजदुर्योधनस्य महियी भूत्वैव विगलितधोरभावाति मात्र सत्त्रप्यसे। वे० १० ६८ ।

करती है। 10 यहाँ इन रोनों ने हारा जयहण के तथ की मानका करना सत्ता तथा विभाव है। प्रमुंत हारा सुर्योत्त वे पहने उसका बय करने का सकरण उद्दीपन विभाव है। प्रमुंत हारा सुर्योत्त है परक्ष विभाव है। प्रमुंत हारा सुर्योत्त है। परक्ष विभाव है। एका स्वत्य अध्यक्ष है। यहा विषया, शका, देन्य धादि व्यभिकारी आयो से परिपुष्ट जयहयमातायत प्रोत परिपोद्य तथा है। इस धोक को सोकहतक करणा स्त नाम से जाना वाल्या। प्रावार्य प्रमित्तवगुष्त के धनु सार शोकहत करणा स्त नाम से जाना वाल्या। प्रावार्य प्रमित्तवगुष्त के धनु सार शोकहत करणा स्वजननाशायित्रम्य होता है। 7 नित्त्य ही योगो करणो से स्वजननाश ही प्रावाका रूप मात्रा है। दिनीय सक से करणास्त प्रमा कम से ही उनित्य है। स्वत्य है स्वोक्ति यह दूपींचनात युद्ध विषयक उत्साह को स्वस्त्रना से सहायक है।

(३) ततीय ग्रह्म ---

भट्टनारायण ने करुण्यस की श्रेट और मार्मिक व्यञ्जना तृतीय मञ्ज मे प्रश्रयामागत गोक की व्यञ्जना द्वारा की है। पायल भीर पश्चार हुए सारणी अवलेक द्वारा रिला और पृष्ठ होणाआ के की मृत्यु का समाधार पुत्रक प्रश्रयामा की हार्रिक व्यया होती है। शोक से माइन होकर वह मून्ध्वत हो वाता है। वार-बार उसकी श्रीकी से प्रश्नवहते लगते हैं। पिता के मेम भीर पुणो का स्मरण कर वह करुण विज्ञाप करता है। विता के विश्वास करता है। विश्वास करता है। विता की विश्वास करते कराया है।

<sup>16 (</sup>उभे साझ दुर्योक्तस्य पाययो पतत) । माता—परिवायता परिवायता कुमार । (दुराला रोदिति) । वे० पृ० ११६ ।

१७ शोकतब्देन स्वजनादिनाशस्य एते त्रयो विभागः । नाटच शास्त्रम् प्रभिनवभारती व्याख्या स॰ भ्री मधुमूदन नास्त्री, कालीहिन्द्रं विश्वविद्यालय, वि० स० २०२८ पृ० ७५६-६०।

<sup>18</sup> प्रदेश्यामा---(लब्बसंग साम्र ) हा तात, हा सुतंबरसल, हा लीकनर्य-प्रतिकथनुष्य हा जामदल्यास्त्रसबस्वप्रतिग्रहप्रस्थित् ग्वासि । प्रयच्छ मे वचनम् । वेसी० पृ० १४४ ।

<sup>19</sup> मद्वियोगभयात्तात परलोकमितो गत । करोम्मविरह तस्य वत्सः स्य सदा पितु ॥ वैएि। ३।१७

<sup>20</sup> मूत -- शोकोपरुद्धहृदयेन यदा तु शस्त्र स्यक्त तदास्य विद्वित रिगुलाऽतिघोरम् ॥ वेखी० ३।१०

भोतभार को सहने में स्वय को असमय समकता है। 1 इस कहल्एसाभि॰ व्यञ्जक दश्य म पिता द्रोणाचार्य का वध करुण रस का विभाव है। पश्व-त्थामा द्वारा त्रिय पिता से पून न मिल पाने का निश्चय अपने प्रति प्रेम के कारण, उनके ग्रस्त्र त्यान का ज्ञान, पिता के शूरता श्रादि गुणो का स्मरण इत्यादि छद्दीपन विभाव हैं । प्रश्वत्यामा का प्रश्नुसताप, अधैयं, किंकत्तंव्यवि-मुदता, सञ्चम, करुण विलाप, मुच्छित हो जाना प्रादि प्रमुभाव हैं । निबंद, मीह, विपाद, भावग, उन्माद ग्रादि व्यक्तिचारी भावो से परिपृष्ट मध्वत्यामागत शोक स्थायी भाव व्यक्तय है। अनुभावी और व्यक्तिवारी माबी के कुछ सङ्कीत भट्ट-नारायण द्वारा कोध्यक मे दिए गए नाट्य निर्देशी, यथा-सावेगम्, मोहमूप-गत , साझम् अशुणि विमुच्य रोदिति, पारवे विलोक्य सवाल्पम् इत्यादि से, मिलने हैं, तो कुछ ग्रहतत्वामा को सान्त्वना दे रहे सूत<sup>22</sup> ग्रीर क्याचार्य<sup>23</sup> के भारवासन-वचनों से भी। भश्वत्यामागत इस स्रोक्त की भरत द्वारा निर्दिष्ट शोककृत करुए रस के नाम से स्रभिहित किया जाएगा, क्योकि यह शोक ग्रप्रतीकार्यं भीर स्वजननाशादिजन्य है। भ्रश्वत्थामा की करुणा भन्त मे उसम अदम्य उत्साह भौर साहस भर देती है, अत यहाँ विनियोजित करुए रस चमत्कार-पर्यवसायी होते हुए भी नाटक के ग्रङ्की रस बीर का पर्यन्त मे परियोधक है।

तृतीय बद्ध म ही विवा के वियोग से रोन हुए प्रश्वस्थामा के प्रति सत्य-धिक दु श्री दुर्योजन ने द्रोणाचार्य के गुणो का स्मरण करते हुए अपने हृवयस्य योक की जिस रूप में अभिव्यक्ति की है,<sup>2</sup>ं उसस एक बार किर करण

रस की निष्पत्ति होती है।

(४) चतुर्यं श्रङ्क

चतुर्यमञ्जूमेरसप्राधान्यकी दृष्टिसे कवल् रस का स्थान बोर रस ----

•••कि तस्य देहनिधने कथयामि दुख

जानीहि तद् गुरुशुचा मनसा स्वमेव । वेणी० ३।३०

<sup>21</sup> धःश्वत्वामा — कित्वतिदुर्बहरवाच्छोकभारस्य न शक्तीमि तातविरहित क्षतामिव प्राणान्यारियत्म ॥ वेणी० पृ० १५६

<sup>22</sup> सूत-कुमार, ब्रलमत्यन्तपरिदेवकार्पण्येन वेस्री । पृ । १४४

<sup>23</sup> कृप —तदलमरयन्तवीकावेगेन । पृ० १४४ 24 एत्समदर्थम्ततात परिष्वजस्व ""।३।२६

<sup>25</sup> दुर्योगन — (सहसा सूमी पतन्) हा बरस टु शासन, हा मदाझाबिरोधित पाण्डव, हा विक्रमैकरस, हा मबद्धुर्द्गनित, हा धराविकुलगजपटा-मृगेख, हा युवराज, स्वासि । प्रयच्छ मे प्रतिववनम् । येग्री॰ पृ० २१८

के समकक्ष प्रतीत होता है। यही नहीं, प्रतेक स्थलो पर तो वह घरयन्त हृदय स्पर्धी बन पड़ा है, जिससे रमपरिपार में भट्टनारायण की सफलता सिद्ध होती है। भीम के द्वारा भारते भनुज दुशासन के वध से दुर्गोधन मत्यन्त विह्नल है। यह बार-बार उसका पराक्रम, भगने प्रति उसका प्रेम भौर उसके भन्य गुर्शों का स्मरुश करते हुए विनाप करता है और मूच्छित हो जाता है।28 उसकी विपत्ति का कारण स्वय को मानकर खात्मनिन्दा करता है। 27 वह कपारहित ग्रीर भरत कृत में मुख मोडे हए दृष्ट विधाता को उलाहना देता है। 28 ग्रन्तत धाने गरण की कामना करता है। 29 उसे ग्रपने राज्य श्रीर विजय भी निष्प्रयोजन दिखाई देते हैं 180 इस कब्लारसाभिव्यञ्जक दश्य में करुण रस का बालस्त्रत विभाव है—दुशासन का वध । मूत द्वारा उसके दथ का कब्लापूर्वक किया गया वर्णन भीर दुर्योजन द्वारा दुशासन का मुख्य रूप में साजावालक, छोटे भाई और रखणीय बालक के रूप में किया गया स्मरण मादि उद्दोतन विभाव है । दुर्योधन का भूमियतन, दैवनिन्दन, मारमिनन्दन, कन्दन, नि श्वास ग्रार्थें, प्रतपन ग्रादि मनुभाव हैं । निवेंद, ग्लानि, विषाद, मोह ग्रादि व्यभिचारी भावो से परिपुष् दुर्योधनगत शोक स्थायीभाव यहा करुणुरस रूप मे ब्याङ्गय है जिसे मप्रतीकार्य सीर इष्टजननाशजन्य होने से शीरकृतक करण रस के नाम से अभिहित किया जाएगा।

इस दृदय के प्रनन्तर वाणों के प्रहार से हुए वायों पर वधी हुई पट्टियों से मुजोनित प्रियंतावे मुख्यक का प्रवेदा होता है और जबके द्वारा किए गए पुद्ध स्वत के करण दृदय 'हा प्रतिकश्य लदवन वर्तत के वर्णात से पुन दिनी रस का परियोध होता है। मुख्यक द्वारा प्रवृत्त भीर कर्णपुत्र नृवसेन के पुद्धके वर्णान से जहां प्रदेशुत रस का परिशाक होता है, वहीं उसस हुमसेन के वंध के हुतान्त को मुक्तर दूर्योधन पुत शोकाकुत हो जाता है। मीकों मे

<sup>26</sup> ग्रस्यास्तु वत्स तब हेतुरह विपत्ते.। वेग्गी० ४।६।

<sup>27.</sup> दुर्योधन ——(ति इदस्य नभी विलोक्य) नभी हतविधे, कृषाविरहित भरतकुलविमूल। वे० पू० २२०

<sup>28</sup> अपि नाम भवेनमृत्युर्नच इन्ता वृक्षीदर । ४।६

<sup>29.</sup> घातितारोपबन्धोर्मे कि राज्येन जयेन वा । वे० ४।६

<sup>30.</sup> रक्षणीयेन सक्त बालेनाज्ञानुवर्तिना । दु शासनेन भात्राहमुपहारेण रक्षित ॥ वे॰ ४३७

भौनु भरकर वह करुण विलाप करता है। 31 उसके गुण वीरता, यौवन रूप ब्रादि का स्मरण 32 उसके शोक को शीर भी अधिक वटा देता है। कर्ण के प्रति सात्त्वना भेजते हुए वह व्याकुल होकर कहता है कि 'वृषसेन सुम्हारा पुत्र नहीं था और न दुशासन मेरा भाई था। इस विषय में तुमे क्या डाउस बँघाऊ ? अथवा तम मुक्ते क्या धैर्य धारण करवाभोगे (जब ससार की ही यह गति है )। 33 वह थोड़ी देर के लिये उत्साहपूर्वक धर्मन से युद्ध करने की कामना करता है किन्तु माता पिता के ब्रागमन की सूचना पाते ही पून दू शासन के मरण को बाद करके ब्रत्यधिक कष्णार्दहो जाता है कि वह दुशासन के बिना उनके पास जाकर क्या कहेगा ?34 इस प्रकार चतुर्थ ध्रक में करण रस की व्यञ्जना से सामान्यतया दुर्योधन रूप भाश्रय की शीकवासना की व्यञ्जनाकर दी गई है। यहाँ वृषसेन के वघ से करण रस का ग्राविर्भाव होता है पत यह धालम्बन विभाव है । कौरव सेना का करुए-क्रन्दन, बालक के पराक्रम की चर्चा, युद्धस्थल से करा के सदेश ब्रादि से उद्बुद्ध शोकभाव बहोपित होता है, इसलिए ये उद्दीपनविभाव माने जा सकते हैं। दुर्योधनगत भ्रश्रसताप, सभ्रम, भ्रवैयं, मुन्दित हो जाना श्रीर उसके द्वारा किया गया परि-देवन ग्रादि प्रनुभाव हैं । निवेद, चिन्ता, ग्रादेग, विवाद, उन्माद, शन्ता ग्राहि व्यभिचारियों से परिपुष्ट् दुर्योजनगत शोक स्यायी भाव व्यक्त्य है। दुर्योधनगत इस शोक को भी बोकाकृत करुए। रख के नाम से जाना जाएगा। चतुर्य ग्रद म नाटककार द्वारा करुण रस की योजना स्वतन्त्र रूप से ही की गई है. क्योंकि यहाँ यह नाटक के झज़ी रस के परिपाक में विशेष सहायक नहीं है।

(१) पचम ग्रञ्जू-

पञ्चम ग्रन्तु के प्रारम्भ में ग्रनुज विनाश का द्रष्टा ग्रीर स्वय की माता

<sup>31</sup> तुर्योपन — (सामम्) महह, नुमार वृपक्षेत्र। झलमत पर शृत्वा। हा अस्म हा मदक्कद्विनिल, हा मदानारु, हा मदानुद्धिमयिष्य, हा धौर्य-सागर, हा राजेवदुन्त्ररोह, हा जिबदर्शन, हा दु बावतनिविजेय, हा सर्व-गुरुवत्वन प्रवच्छ मे प्रतिवचनम् । वे० गृत २४६

<sup>32</sup> वेशीसहार ४।१०

<sup>33</sup> बूपसेनो न ते पुत्री न मे दुशासनोऽनुन । त्वा बोधयामि किमहत्व मा सस्वापिययसि ।। वे॰ ४।१४

<sup>34</sup> तस्मिन्बारो प्रसमगरिक्ता प्रापिते तामवस्याम् पाइव पित्रोरमगतवृत्तुः कि नु वहमामि गत्वा ॥ वे० ४।१५

सनत्तर स्त द्वारा कर्ण की मुत्युं का समाचार सुनकर दुर्बोधन करुए। कातर हो जाता है। बढ़ सत्यन्त व्याकुल होकर विवाय करने लगता है और मुच्छित हो जाता है। 40 स्वय को दूसह, योक से उत्यक्त स्विन द्वारा जलता हुमा बताता है। 41 किन्तु थोरे थोरे उसका गोकसागर क्रोध से उत्यक्त मिन द्वारा यो निया जाता है सीर वह सरिष्य रस को ही अच्छ समस्ता है यहाँ पर कर्ण का वथ सालस्वन विभाव है। कर्ण का

35 दुर्योवन —पापोऽहमप्रतिकृतानुजनाशदर्शी

तातस्य वाष्प्रयसा तव चाम्ब हेतु । वे० १५१२।

36 गान्धारी—जात ग्रल पिरदेविनेन । वे० पृ० २६२ वृतराष्ट —दायादा न यथोर्बे लेन गिरातास्त्री द्वोराभीष्मी हती

37 कणुस्यात्मजमग्रत शमयतो भीत जगत्फाल्युनात् । वत्साना निथनेन मे त्विय रिपु शेपप्रतिज्ञोऽधुना

मान वैरिषु मुञ्च तात पितरावन्धाविमौ पालय ॥ वे० ४।४

38 दुर्योद्यन — ग्रयना प्रभवति पुत्रनाशजन्मा हृदयज्वर । वे० पृ० २६८

39 गान्धारी -- हा बीरशतप्रसर्विनि हनगान्धारि दुखशत श्रमूतासि, न पुन सुतग्रतम् । (सर्वे स्वन्ति) । वे० पृ० २६२

40 दुर्योधन —(ल∘धसञ्ज)

भ्रमि कर्ण् कर्णमुखदा प्रयच्छ मे गिरमुद्गिरनिव मुद मयि स्थिराम् । सतताबिप्रुक्तमकृताप्रिम प्रिम बुपसेनक्सस बिहाय यासि माम् ॥ वे० ५।१४

41 दुर्योधन - " ज्वलन शोकजन्मा मामय दहति दु सह ४,२०

पुत समागम प्राप्त व हो पाने का निश्च्य, उसके साली रय का विज्ञ स्माता-विता की गोवनीय प्रवस्ता, कर्ण के पुरणो का समरण, दुर्गायन के विर-काल से इच्छिद्धन मंगेरयों का विनास धार्वि उद्दीवन विभाव है। दुर्गायनगढ़ का अब्-तताथ, सभ्मा, धर्में, धारमीनंदा, मुच्छित होना धार्वि धनुमाव है। विवाद, बोडा, निर्वेद, मोह, विन्ता, स्मृति धार्वि व्यभिनारी भावों से परिपुट दुर्बोभनगत् बोक स्मायों भाव करण एव नी प्राप्त करता है। इस बद्ध में गान्यारी, स्वराप्ट, घरी दुर्गोयन में धार्मित बोक स्वजननाद्यविषयक है, धत उसे कोकहुतक करूल रसे के ताम से धर्मिहत किया आएग। इष्टब्य है कि युतराब्द ब्रीर गान्यारों का बोक स्वतन्त्र रूप से करण्याभिष्यक्रक है, वो दुर्गायनगत बोक उससे युद्ध के प्रति साहम ध्रीर दृढता उत्तन्त करने के कारण धार्विक एवं धार्मी वीर रस का उपकारक होकर उसका धन्न भी वन गया है।

### (६) पष्ठ ग्रङ्क-

यण्ड प्रश्नु में श्रीकृत्या द्वारा भीम की प्रवश्यनमांथी विजय का सन्देश पा कर राज्यामियेक को तैयारी में लगे युधिन्तिर प्रीर वेदासयनन के लिए समुत्तुक होपदी, एकाएक उपिस्यत, दूर्योक्षन के मिन, हाजवैदी, चार्काक हारा भीमसेन की मृत्यु की मूनना पाकर श्रीकाकुल हो जाते हैं। प्रत्य लोग भी स्वामी के दब धर्मिय समाबार से दूली हो जाते हैं। प्रत्य लोग भी होपती सुच्छित हो जाते हैं। वे वार-वार प्रांमु बहाते हैं। डीपदी भीम को प्रत्यानस्व कर कर एवं विवाद करती है। <sup>60</sup> कन्द्रुकी दुर्विन्तिर को मारवा-स्वात दुर्वा देश स्वात विवाद करती है। भी मसेन के गुण्य प्रीर एराज्य सम्

<sup>42</sup> दुर्योधन. -- कर्णाननेन्दुस्मरलारकुभित द्योकसागर । बाहबेनेव शिक्षना पीयते क्रोधनेन मे ॥ वे० ४।१६

बाडवनव । शासना पायत क्रायनन म ॥ व॰ ४,११६ 43 दुर्योधन — समानाया बिपत्ती में वर सग्रायितो रुए । वे॰ ४,१२०

<sup>43</sup> दुर्योधन — समानाया विपत्तौ से वर सग्रयितो रख । वे० ४।२ 44 (सर्वे विषाद नाटयन्ति) । वे० प्र∙ ३४८

<sup>45</sup> हीपदी — हा नाथ भीमसेन, हा मम परिभवतीशारपरित्यश्तजीवित, जट्यामुखकद्विद्यनिक्मीरकोचकजरातधिनपूदन, सौगन्सिकाहरए।नादुकार, देहि मे प्रतिवचनम् । वे॰पृ० ३५४

<sup>46</sup> युधिष्ठर —भवतु, मुने, किमत पर पृतेन । हा तात भोमसेन, कान्तार-व्यसनवान्वव, हा मच्छरीरित्यतिबिच्छेदनातर, "हा मदाज्ञासम्पादक, हा कौरववनदावानल, वे० पृ० ३५८

की धोर देखकर मां जुन्ती को सन्योधित कर विलाय करते हैं। 17 द्रोवरो कैयो के प्रसायन की बात का तकर उन्माद प्रवस्ता को प्राप्त हो जाती है प्रोर सबने तिल जिला प्रज्वनित करने को कहती है। शुंधिटिटर सो तोशत्म है। है। किर जिला में प्रस्त होकर वस्तुवनों का सनुवन्न करता चाहुते हैं। 18 चिता में प्रविष्ट होने से पूर्व द्रोवरों द्रोवर में पुत्रके तिल दिवर गए सन्देश से करणा धौर भी धनीभूत हो जाती है। 18 वर्ष विधित्त वी होकर वह मुभग्र के लिए सन्देश भी भी महाराज वार्ट को सम्बाधित करके लिए सन्देश भेता है। कन्द्रकों भी महाराज वार्ट को सम्बाधित करके लिए सन्देश भेता है। कन्द्रकों भी महाराज वार्ट को सम्बाधित करके पाइनुकार कर चठता है। 9 प्रिनिटर धौर द्रोवरों करने से पूर्व जवान्त्रति देत हैं, तभी उन्ह युभ शकुन हाता है। क्लियु कन्द्रकों साम की मुक्त पाकर, यह सीवकर का प्रश्नीवकर के प्रतिकार स्वत्त है। साम की मुक्त पाकर, यह विवास करते हैं। प्राप्त भी प्रमुं भी पत्रकों स्वाप्त स्वत्त है। प्राप्त वी पुत्र कर व्यवहा विवास करते हैं। प्राप्त की प्रमुं भी पत्रकों सिधार यह, य युन करल विवास करते हैं प्रोर प्राध्वत हो जाते हैं।

<sup>47</sup> बुधिष्टिर —(ग्राकारी) धम्ब पृत्वे, शूनोध्य तब पुत्रस्य समुदाकार । मामेकमनाथ विलयन्तमुत्युज्य व्यापि गत । वे॰ पृ॰ ३६२

<sup>48</sup> युधिष्ठर — भ्राम पाञ्चालराजतनमे, मद्दुर्तयप्राप्तानेव्यदेश, मधा सदीप्यत पावकस्तवा सहितावव वन्युजन समावयाव । व० ए० ३७२

<sup>49</sup> क्रोपदी—---ते मध्यमपुत्र समम हताग्रामा पक्षपातेन परलोक गत इति । वे ० १७२

<sup>50</sup> कञ्चुकी--(साइस्टम्) हा देव पाण्डो, तव मुतानामजातपावुभीमाजून नकुलगहदेवानामय दावगु परिगाम । वे॰ १० ६८०

होने के कारख योक्डल करण रहा के नाम से ही जाना जाएगा। इस प्रदू मे करण रहा की केवल प्रधानता ही नहीं है परिष्ठु वह स्वतन्त्र रूप से प्रमुख भास्त्राध भी है। इसे वेणीसहारगत प्रङ्गी बीर रस का विशेष परिणोप नहीं होता है।

#### (७) निष्कर्षं---

द्रटटवा है कि भरत द्वारा निविध्ट करुए रस के भेदों में से इस नाटक में
पुश्यवम धोक्डकत नामक करुए रस का सम्मक् निर्वाह द्वारा है। धर्मासातज करुए रस अपन भद्ध से एक बार वित्यिभीनेत हुआ माना का सकता
है। वेश्मीसद्वार से करुए रस का मुख्य भाश्य द्योंबन है। द्वीपद्वा अस्वत्याम, प्रतापह, गान्यारी, मुब्बिध्टर धार्षि मी भम्म भाष्य है। विभिन्न
सम्बद्ध में प्रकृतियों से सुन्त प्राथयों की पोक वास्तना की व्यव्जना द्वारा
धोकाकुल जनो की पुनक्-मुक्य नामेदाशाओं कोर नानक्विक प्रतिक्रियाओं के
प्रभावी वित्रला मानावक प्रतिक्रियाओं को भीर नानक्विक प्रतिक्रियाओं के
प्रभावी वित्रला मानावक परिवाह करने से दहें भी अ्वत्य होता है कि मट्टनारायकुल के करण रस का उद्दीपन धार प्रधान समुनित प्रवस्त पर ही किया
है इमीनिए प्रवस्तेषित होने के कारक वह पूर्णतया स्थानिक्यक्रक हुया
है। भ्रनत कहां प्रस्ता सहता है कि भट्टनापायकुल नाटक में कहता एस की
नावित, प्रावतावृक्ष और हेंद्रपर्वाधी स्थानना को है।

<sup>51</sup> चतुर्यग्रह् वे० पृ० २४६

<sup>52</sup> त्वं दु लप्रतिकारमेहि मुजयोर्वियेण वाध्येण वा। वे॰ ४।१२

### चंडकोशिक: एक दुःखान्त नाटक

श्रीमती कमलेश गर्ग

हेंजेडी मूलत एक विदेशी तत्व है बत इसके समक्या एक देवीय सम-मृत शीवकर ही इस नाटक को कहाीटी पर परसा जा सकता है। विदेशी हैंजेडी में यहा ख़ तत्वों की प्रधानत स्थीकार की मई है। भारतीय नाट्य-सारण की पीट से यहां नेता और रस की विदेशना ही प्रधान है। विदेशी हेंजेडी के दो प्रमुख तत्व Hero मोर Plot तो भारतीय रूपकों के नेना तथा बस्तु के समानान्तर हैं ही, पर भारत की प्रमुख्य देन रस की देशीय प्रक्रिया है सालीवना की जा सकती है। यहाँप pity प्रोर [car की emotion के समक्ष इस रस प्रक्रिया में भी कुछ देवने का प्रयास किया जा सकता है।

नाटक के प्रारम्भ में ही हरिस्वन्द्र महोत्यात की सूचना देते बाली आपतियों के निवारण के लिए शास्ति विधियों का प्रायोजन कर राति बागरण के कारण कुछ सत्तवाये से दिखाई देते हैं। किंव ने भावी वियत्ति का आगरण के कारण कुछ सत्तवाये से दिखाई देते हैं। किंव ने भावी वियत्ति का आगास सा देते हुए कहा है कि हरिस्वन्द्र सन्त्या समय के वियोग से क्यांवर, षरने पूर्व में विद्धुरे गगरान की भान्ति प्रतीत होते हैं। तभी कुलपति विश्वक द्वारा भेजे मये तायस गानि जल को निष्ठ हुए प्रवेश करते हैं भीर प्रनेको प्रव शक्तुन भावी धनिष्ठ को मुचना देते हैं भीर बिना पूर्णिमा के चन्द्रप्रहुत सदस प्रतीत होते हैं। दिवाएँ जनती सी हैं भीर पूर्वी हिलती सी है। वार-बार उल्कापात सा हो रहा है भीर सूर्यंगण्डल के किनारे पीजी सी रेखा दिखाई पठ रही है। पुन-एक नोवर महामवकर वसाह के मागमन तथा उसके द्वारा नियं गोरे विश्वक की मुचना देता है।

हितीयाञ्ज - रोडवेपधारी विध्नराज विश्वसो मे ही भानन्द अनुमव करते हैं। यत वह महर्षि विश्वामित्र से विद्यात्रयी की प्राप्ति के उद्योग में विष्त डालने के लिए ही क्रीडावराह का रूप घारण करके महाराज हरिश्चन्द्र को विस्वामित्र के ब्राक्षम के वन प्रान्त तक खींच ले बाते हैं। तपीवन मे वनवराह पर सीर चलाने को उत्सक हरिइचन्द्र भयाक्रान्त में हो उठते हैं। तभी विद्वल स्त्रियों की रक्षा करने के लिए विश्वामित्र को तपस्वी वेपघारी पालण्डी समसकर वासा चलाने को आतुर हो उठते हैं। विद्यात्रयी की प्राप्ति में प्रतिक्षेप यन कर अनजाने ही भयकर भूच कर बैठते हैं और विश्वामित्र के क्रीय का शिकार हो उठते हैं। श्रनजाने मे की गई भूल का भी दण्ड तो भोगना ही पडेगा। अत हरिश्चन्द्र की अनुनय बिनय के पश्चात् विश्वामित्र सम्पूर्ण पृथ्वी का दान स्वीकार करके एक मास मे एक नाल सुवर्ण मुद्राए पृथ्वी से भिन्न स्थान से लाने को कहते हैं। विद्यात्रयी को सिद्धि में ज्यापात से अत्यन्त कुद, विश्वामित्र, हरिश्वन्द्र के धैर्य और दान नीरता से शुब्ब होकर उमे भ्रपना प्रतिस्पर्धीसासमभक्तर उसे भागने सत्य से पतित करने ना दुराब्रह ठान लेभे हैं। यही से ट्रेजेडी का मृतभूत तत्व सवर्ष प्रारम्भ होता है और दर्शकों के मन मे ये पर्याप्त कौतूहल जागृत कर देना है कि इतनी कम अवधि में बचनबद्ध हरिश्चन्द्र कहाँ से एक लाख सवर्ण मद्राए ले प्राएँगे ।

त्तीयाङ्क-एक मास मे राजा करटो को क्षेत्रते हुए पत्नी पुत्र सहित कासी पहुँचते हैं और मुनि के कोषन भाव और दक्षिणामार को स्मरण करते ही उद्विन एक किकतंत्र्याल्यक होकर हताझ होकर दुज से पिर पत्रते दिस्णा मार में नक्ष्ण हुए बिना मर भी नहीं नका। तभी प्रचडकीयरीन दिस्णा भार में नक्षण हुए बिना मर भी नहीं नका। तभी प्रचडकीयरीन दिस्तापित जाकर उन्हें पुन मत्यपतित करने का प्रयास करते हैं। उस

<sup>1</sup> सद्यो वियोगव्यियतो दिनान्ते भ्रष्ट स्वयुषात्...नाग १ ७

<sup>2</sup> प्रपण्येंनचो किमयमुपराग कथमय दिनादाङ्को घोर किमिति वसुध्येय प्रचितता। जिनस्युत्कावण्ड किमिति सिवितु मण्डलमहो । महोरतातो-दर्क क इव परिणामो हतविषे । १ २३

प्रतिम दिन की सन्धा तक जब हरिस्वन्द्र शाप के भय से त्रस्त होकर एक साल मुख्य पूरा देने की प्रतिका करते हैं तो दर्शक का कोनुहल परम शीम पर पहुँच गांधा है। वह हरिस्वन्द्र से सामक्रवस्य सन्ध्य स्थापित कर नेता है जो अपने पहार जोवन को चिन्कार दे हुए सपने की देवने का सकत्य करते हैं। तभी विक्रने के तियर उदात जीवार को रहकर उत्तक्त हृदय दुल से करते हैं। तभी विक्रने के तियर उदात जीवार को उत्तक्त हुत्य दुल से करते हैं। तभी विक्रने के उत्तक्त की सम्बंध करते हैं। तभी विक्रने को सुरोध करता हु तथा से अपने के उपाध्याय से करित का अनुष्ठीय करता हु । शिवरा देता है निरा देता है। इत परिस्थितियों से अन्यस्त और निर्देश बालक ताल पिरा देता है। ही परिपारित में कुछ न कर पाने की सतामंत्र परम की सीम से स्वता की भी से सम्बंध के समझ प्रयोग की असमर्थ समम कर स्वय की को सोत है कि तिन हिस ब्राधियों को अपने बच्चे प्रिय नहीं होते उन्हें भी प्रयोग परम स्वय होते है।

येथा प्रियान शिशव विशिवाशनाना

तेषामपि प्रियतमा चनिता ति स्वाम् । ३ २७

तभी क्रोबायेस में भरे हुए विस्तापित पताकास्थानक के माध्यम से बाज्यान के हाथो हरिस्त-र के निक्रम की पूनता देता है। तभी एक पाण्यात मारू हरिस्त्य- को नरीरेने तम प्रस्ताव काता है। इस बृधित प्रस्थाव को सब्द्रपूर्व, प्रयूनपूर्व मध्मक कर हरिस्त-र विस्तापित के पेरी एर शिसर अन्द्र स्था की स्टोरेने का प्रमुख्य करते हैं। विका विस्तापित उन्हें वाण्यात का तम बनने की प्रसाद कर विस्ता कर देते हैं। जब वाण्यात ना साक्षाव स्थावस्थात करके राज्य बाँच्या कर विस्ताप्त कर कर कर स्थावस्थात कर कर स्थावस्थात कर कर स्थावस्थात स्थावस्थात स्थावस्थात कर स्थावस्थात स्यावस्थात स्थावस्थात स्थावस्य

पत्नी ग्रीर पुत्र के विकय के परचात् नाण्डाल का बाधभाव स्वीकार करके भी उनकी कठिनाईदी का श्रन्त नहीं होता । बास्तव में दर्जकों की यह आत नहीं हो पाना कि क्या वह कभी कठिनाईयों से उभर सकेंगे।

चपुत्र श्रद्ध — राजा की कव्यपूर्ण दना के वर्णन में इस प्रष्क्र का प्रारम्भ किया गया है। चाण्टाल सामान्य जनवा को हरिस्तन्द्र का परित्य काण्टाल से सास कर से करवाता है। हरिस्कन्द्र बाज्ञान के तासक, भवकर द्वारा में विवास और मुर्ते के क्यन मानने के कार्य को सोच कर दू की होते हैं। बहु एस्लाम त्रक्षक के प्रमाद में दू बी प्रश्नों के व्यव्य की साम को स्वाद प्रश्नों होते हैं। बहु एस्लाम त्रक्षक के प्रमाद में दू बी प्रश्ना एवं प्रिय सान्यवी तया घरण्टाहित सास सासियों एवं शामी कांग्र में निमुक्त रोज्या मीर पुत्र के हित के विवय में सीचते हुए उत्तरीवर भीपरण्डा सब्दों की सावते हैं। ममनकीर कर पन्हें सप् बालक की राष्ट्रात जन्हें मार्गवाधियों भीवा पटुचाती है। उस विशिव्यति में

<sup>3</sup> हा कुपितकोशिकदक्षिणानृभ्य । ६-२

दौ ब्या को प्रसहाय बटिट का स्मरण् उनको श्रिषक ब्याकुल बना देता है। तदु-परान्त वह श्मदान की बीभत्सवा धौर भयङ्करता पर बीटियात करते हुए अपने कमें में सलग्न हो जाते हैं।

पञ्चम प्रसु—दिवहुविधाक का पितन करते हुए राजा, मुनि के कीष, पत्नीपुत्र के विदोग और जाण्डाक के बातमाय का स्मरण करते हु की हों। रोहितायक की स्मृति में यह म्रायन जिल्ला हो उठते हैं और उठते मुझे की कामा करते हैं। पताका स्थानक के माध्यम से उन्हें पुत्र को भावी मुखु की कामाता करते हैं। पताका स्थानक के माध्यम से उन्हें पुत्र को भावी मुखु की मावाच्छा हो जाती है। उजाध्याय के लिए पूल जुनते हुए वालक रोहित को बांग कर विलाह है। उनके मुझ क्यारोग को कर विलवसी हुए याल्या सम्बानभूमि में आधी है। उनके मुझ संस्थानित विलाह की सुनकर हिरवण्य स्थान हुए पुत्र पुत्र की हितायक के बारे में चिन्तत हो उठते हैं। उनने रोहितावस्त्र को प्रति है। उनने हैं। उनने रोहितावस्त्र कोर जैन्या को पहचान कर दूस से मुस्स्थित हो जाते हैं। उनने इस त्यम से बीध पीशा पहच्चती है कि जनका स्रवीच सौर नित्यस्त्र वालक परोज र से कुष्तित की बीध की विज्ञ की दक्षिणा से विमुक्ति के लिए पण्य वन कर पुरस्त्र का विज्ञ रही गया है। या है

पुत्र-पोक में सारण विलाग करते हुए वह सुन्धित हो जाते हैं भीर दू ल भंजने में प्रसाय होंगर सारमहत्या करना चाहते हैं। परन्तु पराधीन होने के कारण वह सारमता नहीं कर सकते हो ये पारण कर वह पुत्र की की सीना होते के कारण वह प्राप्त कर ते हु जा सीना होते हैं। पर कर का ले के लिए लड़े हुए राजा के हाम को पहिचान कर बीच्या ज्यारा और बोज के पुत्र कुम्मिक्ट हो जाते हैं। तभी प्राप्त को के लिए लड़े हुए राजा के हाम को पहिचान कर बीच्या ज्यारा और बोज के पुत्र कुम्मिक्ट हो जाती है। तभी प्राप्त कर के की स्थान कर बीच्या चर्म कर्म की निर्मंत प्रस्ता है है। हिप्त कर दे हैं। जीर चाण्यान कर में बाड़े हीर कर रोहिंदा को पुत्र जीवित कर देते हैं। जीर चाण्यान कर में बाड़े हीर कहा परिवाद को पुत्र जीवित कर देते हैं। जीर चाण्यान कर में बाड़े हीर कहा परिवाद को पुत्र जीवित कर देते हैं। जीर चाण्यान कर में बाड़े हीर का परिवाद कर कराते हैं कि यह बहुताने के के प्रसिप्त पुत्र हो पार्य है। स्थाह । रोहिताव ज्याभी क्याभी चिक्त कर हिया जाता है भीर हिरस्कट अहालों के के स्थाह के प्रस्ता है। उस प्रकार के जाते हैं। इस प्रकार रङ्गमण्य पर ही हिरस्कट की मृत्य हो जाते हैं। इस प्रकार रङ्गमण्य पर ही हिरस्कट की मृत्य हो जाते हैं। इस प्रकार रङ्गमण्य पर ही हिरस्कट की मृत्य हो जाते हैं। इस प्रकार रङ्गमण्य पर ही हिरस्कट की मृत्य हो जाते हैं। इस प्रकार रङ्गमण्य पर ही हिरस्कट की मृत्य हो जाते हैं।

रोहित का राज्यानियंक भी इसी का प्रतीक है। पौराणिक कथाधों में राज्य हरिरचन्द्र की ही लीटाया जाता है और वह प्रसन्ततापूर्वक पुत्र राज्य करते हैं। सबीय बातक रोहितास्व तो गज्यमार वहन करने में झान-मर्थ था। पर राज्यानियंक पेराता की मृत्यु के कारण छती का राज्यानियंक कर दिया जाता है। सम्भवत कि ने मृत्यु को हो राजा की पीडाविमुक्ति का प्रधान समक्ता होगा। सकारत्य ही निर्दोच हरिनक्त को प्रश्वस वातानाएं सहती पड़ी पीडी परिचन्हें पुत राज्य अदान कर भी दिया जाए तो वह सायुप्पंत्त जन विपतियों का समरण कर दु की होते रहेगे। प्रत सम्भवत नाटककार को दिये हैं हरिप्तक्त की पूर्यु ही जनके लिए नाएदाधिनी है। प्रस्तीय रिटक्सेण से मोल-प्रांतिनी है। प्रस्तीय रिटक्सेण से मोल-प्रांतिनी है। प्रस्तीय रिटक्सेण से मोल-प्रांतिनी की मारवीय रिटक्सेण से मेल-प्रांतिनी है। प्रस्तीय रिटक्सेण के नित्त तो प्रांति मारवीय हित्त से प्रस्ता की नित्त तो प्रस्ता की स्वाप्त के नित्त तो पह तो सकता, होया के तित तो ति स्वाप्त की स्वाप्त

भोराणिक हिर्देशपर को कवि ने आत्सपीडन से पित लेते हुए साथ की रखा में सलान नहीं दिखाया है। सत्यप्ता के लिए तत्पर होते हुए भी वह विश्वामित्र के ताथोबल घीर धापभय से धाडान्त दिलाई देते हैं। घापभय के कारण हो वह विश्वामित्र के निर्देशानुधार चाण्डाल का दासत्व स्थीकार कर लेते हैं।

दक्षिणा की एक लाख मुद्राए देने में उनकी ससमयंता बहुत उभर कर सामने प्राई है। पूर्णव्या सक्षम होने हुए भी बहु ससमये हैं। कुबेर को जीत-कर वे उसका पन नहीं छोन सकने क्योंकि उन्होंने दें। कुबेर को जीत-कर वे उसका पन नहीं छोन सकने क्योंकि उन्होंने दें। दिया है। 'वे याजना' गृही कर सकने क्योंकि यह कार्य क्षात्रियों का नहीं है। बहु सािल्डिय नहीं कर सकते क्योंकि न उनके पास घन है न समय।

यद्यपि कौशिक के कोधभाजन वन कर उन्हें प्रसद्या किंग्जाइयों का सामना करना पढ़ा किर भी वह तास्प्रवादिता और कर्सम्य वे च्युत नहीं होते। कीशिक भी प्रस्त में उनके संस्थ्यवाद को प्रस्त किये बिना नहीं रहते। किश्व जिल्लाक केश्यरामध्याता तब बरमसीमा पर पहुँच जाती है जब वह दक्षिणा देने में भी प्रसम्य होकर उन्हें खाह ए बिना मरना भी नहीं चाहते पुत्र घोक से विद्वाल होकर वह प्राणों का परित्याम करना चाहते हैं तेकिन उनकी कर्ताच्यरामध्या उन्हें जीवित रहने की निवस करती है स्थानि शत्याम के कर्ताच्य हासम्यात करने में भी स्वतन्त्र नहीं है। उ

पति की सहयमंत्रारियो हीव्या ग्रसहा सकटो में भी भपने कर्तव्य के प्रति सचेत रहनी है। पुत्रशोक के दाहरा दुख को भेलते हुए भी वह केवल दासभाव के कारण ग्रात्महत्या का विचार छोड़ देती है। पति की दुरावस्या

<sup>4</sup> किं जित्वाधनमाहरामि ?

मरिणान्तिवृत्ति यान्ति घन्याः स्वाधीनवृत्तयः ।
 म्रारमिकृषिण पापा प्रास्त्यागेष्यनीदेवरा । १०११

मे उसे धर्म कर्म स्तुतिया प्रशसा सभी ध्रम्थकार में नर्तन के सदश प्रतीत होती हैं ।

सम्पूर्ण नाटक ही कहला एस एवं कहला पद्यों से ग्रोत-प्रोत है। प्रथम प्रक में भी सम्भवतः कवि ने जानवृक्तकर विप्रलम्भ शृङ्कार की मभिन्यञ्जना को कदरा की पुष्ठमूमि इड करने के लिये प्रयुक्त किया है।

भयानक एवं बीभत्स रह की स्थिति भी इस नाटक को टेजेडी के प्रधिक निकट ले जाती है। मुनि का रौद्र रूप भी करुए की भित्ति को सुद्द बनाता है।

इस नाटक का नामकरण प्रतिनायक के आधार पर किया गया है। कौशिक का चण्ड हो जाना ही राजा के सभी कण्टो का मूल कारए। है। चण्ड की शिक में साथ साथ कवि ने की शिक की भी देंजेडी विशित्त की है। धपने क्रोध के कारण ही वह विद्यात्रयों की प्राप्ति से असमर्थ रहे। क्रोध के परिणामस्त्रका वह हरिश्चन्द्र को सत्य-च्युत कर पराजित करना चाइते है। विश्वामित्र दक्षिणा प्रहुण करके स्वयं को पराजित सा अनुभव करते हैं और इरिस्चन्द्र का राज्य उसके मन्त्रियों को गृप्त रूप से लौटा देते हैं। सत्यच्यत करने के प्रयास में असफन विश्वामित्र हरिश्वन्द्र के भनुबह स्वरूप विद्यात्रयी की प्राप्ति में समय होते हैं। इस प्रकार यह नाटक विश्वामित्र के चरित्र की दबनता की प्रकट करता है।

रानी शैव्या एक राजि के लिए शान्ति यज्ञ मे लीन राजा की विरह-व्यथा सहन करने में असमय थी। उस प्रगाठ प्रेमी दम्पति की सम्भवत जीवन भर के लिए विरह सहना पढा।

कारम

चण्डकौशिक परिस्मितियो और दैव दुर्विशक की टुँजेडो है। गुएते भौर विभूतियों के ग्रागार हरिश्चन्द्र भाग्य क कूर रोल के शिकार बन जाते हैं। द्देववश हो वह ऋषि के क्रोध को भडका देते है। निरीह भदलाम्रो की सहायता के लिए किया गया उनका प्रयास चातक बन जाता है।

शेवसपीयर की टेज़डी में भी झन्त में नायक की मत्य होना धनिवायें है। श्रत भन्त मे नायक की मृत्यू के कारहा नाटक शेवसपीयर की ट्रेजिडी के सद्य ही है। भारतीय शब्दिकीए। से भी यह एक करुएरस से भ्राप्तावित नाटक है।

यूनान की ट्रेजेडी में हास्य का पूर्ण सभाव दिष्टगोचर होता है। इस इंटिंस हम देखते हैं कि इस नाटक में एक दो वाक्यों की छोडकर हास्य कापूर्णग्रमाव है। यहातक कि सस्कृत रूपको का प्रमुख पात्र विद्रयक इस नाटक मे एक साधारमा स्त्री की भूमिका निभाता है।

### हनुमन्नाटक में करुण-रस

डा॰ तलसी राम शर्मा

राम-क्या प्रनादि काल से ही विद्वानों एवं सहुदयों को लेखनी को प्राइण्क करती रही हैं। समस्त प्रारतीय वाहमय में राम-क्या सबन्धी प्रनेक कान्ध्य प्रय उपलब्ध होते हैं योर सभी में एक ही क्यानक नाला रूच पाउन कर हमारे सम्मुख उपलिय होता है। इसी को ध्यान में रखकर सभवत 'हिर धननत हरि क्या प्रवन्ता' नामक उदित सामान्य जन मानस में प्रचित्त विद्याल गही लगवा प्रोर किस ध्यनित को खोग उसके यसीवर्यान के लिए प्रेरित नहीं होती। रासप्त का वच करने के बाद राम अयोध्या प्रति को भावना हो लगवा प्रोर किस ध्यनित को खोग उसके यसीवर्यान के लिए प्रेरित नहीं होती। रासप्त का वच करने के बाद राम अयोध्या प्रति हैं भीर नाम प्रकार के उत्सव मनाए जाते हैं। उस समय एक अजीव-सा बातावरण प्रमोध्या में ह्या जाता है और प्ररोक व्यक्ति प्रपनी भावना को ध्यनत करना चाहता है। इस बात को हतुननाटक के लेखक ने कितनी सर्वता एक सहज्वा से नाटक के चतुर्वश अप के कहा है —

ग्रत्युक्तो यदि न प्रकृष्यसि मृया बाद त चेन्मन्यसे ।

तद्व भोडवभुत शीसनेत रसना केवाँ न वश्यूयते ॥ (हनुमनाटक १४ ८३) तदेव भाग बस्युनित से कृद न हो, मिथ्या भागस्य को बुरा न माने तो मैं कहुगा कि राम के घदभुत यजोबस्तन के लिए भना किसकी श्रीम न सम्माती हो।

काव्य के सबने के पराने वर्णन में आधुनितयों से हुन सब मजी-मीति परिचित है और इसके साय-साथ हम राम की करणा से भी मजी-मीति परिचित है। राम का प्रसोवण हम राम की करणा सम-मानक दुवा के दो पसड़े हैं और आरतीय मनिवियों ने दोनों के क्यूणंन में जी लोक्तर अध्यों के प्रयोग किया है। यशोवयान मन को आह्नादित करता है तो सा-सावयों वेदना मने के स्वत्य नहीं है। करणा में सीता-वियोग सबयी वेदना किसी भी भारतीय में बिद्यों नहीं है। करणा प्रयोग करते का अंग्रेप मित्र विद्यों नहीं है। करणा प्रयोग करते का अंग्रेप अव तक अवभूति हो नहीं करणा स्वर्ण करते का अंग्रेप अव तक अवभूति हो नहीं करणा स्वर्ण करते का अंग्रेप अव तक अवभूति हो नहीं करणा सम का प्रयास के सावया है। साम की सावया है हो प्रयोग की स्वर्णन कर सावया सकता है कि सीता का हरणा हो सावया से सावया ना सावया सकता है कि सीता का हरणा हो सावया और उसके परभाव नजने वन में विचरण करते हुए सीता का उत्तरीय मित्र जाता है।

उस समय राम का सीतावियोगदुल प्राएगिरुमए के समय के दुल से भी घोरतर दुल है (आएगे कमएलमयाविष्ण घोरतर वियोगदमयाियाम्य-हुनुमनाटक पोषवां प्रक)। राम का हृदय विदोएं हो आता है घोर इसके बाद राम रोने नग जाते हैं। राम उस उत्तरीय को लेकर पुराने सभी सदमों का ध्यान करते हुए कहते हैं हाय । यही उत्तरीय है जिसे आगकी जुए में दान पर रखा करती थी। जितका नह मेम कोश मे कक हाइर बनाती थी। रित यम मे पखे का काम करती थी और साथी रात के समय कभी इसके साथ्या बनाती थी। जानकी का यह उत्तरीय कम्मे भारवचन प्राप्त हो गया है—

धूते पण प्रलयकेलियु कण्ठपाश क्षीडापरिश्रमहर स्यत्न रतान्ते । शस्या निशोषसमये अनकारमजाया प्राप्त मया विधिवशादिरमुत्तरीयम् हनमनाहक ५ १

मह स्थल्ट ही है कि राम की यह करुए-वेदना विश्वसम्म ग्रुगार की किटिये प्राती है। राम पर्णवाला में दूरी पुष्पमाला को देनकर विद्वत हो जाते हैं भीर बार-बार यह कहते हैं कि है प्रिये ! मैंने तुक्ते मार्गियन किता है कि हो प्रिये ! मैंने तुक्ते मार्गियन पा। है मुद्दे नहीं कर मध्यत है मार्गिय ति स्वारी है कि हो से प्रात्त हो जाते हैं भीर पृथियों पर कोटने लगते हैं तथा उनका गरीर पृथियों पर कोटने लगते हैं तथा उनका गरीर पृथियों मार्गे जिल्ला हो जाते हैं। राम सीता वियोग की साम ने नत रहे सीर पृथियों कि साम ने नत रहे सीर पृथियों हो साम सीता वियोग की साम ने नत रहे सीर पृथियों हो साम ने नत रहे सीर पृथियों की साम ने नत रही है —

स भूरजोरञ्जितसर्वकायो सभौ विभुमन्युविदीर्णचेता । योषिद्वियोगानलदह्यमान

स्वकान्तमानिङ्गयतीय मूमि ॥ (हतुम्रान्ताटक ५ ७) सीता को खोजते हुए राम कही भा नही जात हैं और उसी पर्णशाला के

ग्रास-पास चक्कर नगाते हुए विलाप करते हैं सीतेति हा जनकवशजवैजयन्ति

हा महिलोबन चक्रोरनबेन्द्रलेखे ।

इरव स्फुट बहुं बिलव्य विलय्य रॉम— स्तामेव पर्णवसीत परित्रदृष्ट्यार ॥ (हृतुमन्ताटक ४ ८) राम की प्रवस्था एक दीन की धवस्था के ग्रामान हो गई हैं भीर वे सीता-वियोगागित है दाथ होकर दीन वने फिरते हैं —

एव प्रिये तब वियोगनविह्न-वर्षा दीन प्रयामि प्रवती वब विलोशचामि ॥ (हनुमन्तरिक १ ६) राम नुशो के पुत्रते हैं कि उनकी सीता को कौन ते शया है। राम कहते हैं—मैं ब्याकुलास्मा दशरपतनय राम है प्रीर शीक क्यों अनि के जलाया गया हूं। बिम्बोब्टी, चारनेत्री, मुतिपुलजघना, बद्धनागेन्द्रकाञ्ची सीता कहा गई भीर उसे कीन से गया। उसे किसने देखा है

> रे बृक्षा पर्वतस्या गिरिगहनसता वायुना बोज्यमाना रामोऽह ध्याकुलारमा दशरयतमय शोकशुक्रेश दाघ । बिम्मोरठी वाकनेत्री सुनियुमजयना बद्धनागेम्बनामी हा सीता केन नीता सम हृदयगता को भवान्केन हृष्टर ।।

(हनुमन्नाटक ५ १०)

राम इस प्रकार प्रत्येक वृक्ष, प्रत्येक पर्वत, प्रत्येक नदी भीर प्रत्येक हिरण से सीता के विषय में पुछते हैं

इत्येव प्रतिवादप प्रतिनग प्रस्यापग प्रत्यम प्रत्येण प्रतिबह्मि तत इतस्ता मैथिनी यावते ॥

(हनुमानाटक ५ ११)
पाम ग्रीर लक्ष्मण दोनो ही सीता को लोजने हुन में निवस्त्य करते
हैं भीर इस मबस्या में राम भगनो मुग को बैठते हैं तथा राम के महि चडमा
सूर्य जीता व्यवहार कर रहा है। राम जक्ष्मण से पूछते हैं कि यह तुमने की
जाना कि यह चड्या है। लक्ष्मण कहते हैं कि इसमे कुरम का प्रका दिखाई देता है। राम को उसी माय कुरमनयना सीता का समरण हो प्राता
है भीर हठाव वे कह उठते हैं है सीते। तम कही हो?

> सौमित्रं नतु सेस्पता तरतल चण्डाशुरुष्णूम्मते चण्डाशोनिशिका कथा रघुपते चन्द्रोध्यमुम्मीलिति । चरसेतद्भवता कथा तु विदित धन्ते कुरङ्ग धत स्वासि प्रेयसि हा कुरणनयने चन्द्रानने जानकि ॥

(हजूमन्ताटक ५ १८)

प्रेम के प्रसग में चन्द्रमा के सबसे में कवियों ने नाना प्रकार के बिन्ब प्रस्तुत किए हैं। कोई चन्द्रमा को समुद्र का परु मानते है तो कोई उसे चन्द्रमा का बाहन मुग मानते हैं। कोई इसे पुषिशी का प्रतिबिक्त मानते हैं। किन्तु राम के निये यह राम के वियोग से उत्तरन प्रिया सीता की विरहाग्नि का सुप्रा है

शङ्के शशके जपुरकमेके पक कुरय प्रतिविधितागम।
पूम च भूमण्डलमुद्धृतान्नेवियोगजातस्य मम प्रियाया॥

्रीता वियोग के समय चन्द्रमा राम के लिए सतापकारक बन गया है।

मन्द-मन्द बहने वाली वायुभी वच्च के समान प्रतीत होती है। माला पूर्द की तरह चुभनी है। चन्दन का लेप चिनगारी सा प्रतीत होता हैं। राति सैकडो कर्लों के समान लवी हो। गई है। यह प्राणु विधिविपरीत होने के कारणुभार बन गया है। प्रियासे वियोगका समय मुक्ते प्रनयकाल के समान भयकर लगताहै।

> चन्द्रदेवण्डकरायते मृदुर्गातर्वातोऽपि वच्चायते मास्य सूचिकुलायते मतयज्ञो लेप स्कुलिगायते । रात्रि करुगातायते विधिवज्ञात्त्रारगोऽपि भारायते

हा हन्त प्रमदावियोगसमय सह।रकालायते।

(हनुमन्नाटक ४, ३६) इतना सब कुद्ध होने के बाद भी राम का प्राप्तस्थी परमहस उड जाने मे स्रसमयं है न्योंकि वह जानकी को मुखशोमा देखने से बचित है। प्रिया की विद्यागित से दंग्य होकर वह स्वयं जाने में स्रसमयं हो गया है स्वयंत पवन-तनय इनमान द्वारा साए गए इन सामुग्यों को देककर स्वाम्यत हो गया है।

> म्रहह जनकपुत्रीवक्तमुद्रामपद्रयन् व्रजति परमहसी मासमो वापि गग्तुम् । तदुर्घावरहवह्निज्वालया दग्वदेह किमत पवनसनोर्भवर्षी, स्तम्मितो मे ॥

उपर्युक्त पक्तियों में राम की करुएता का चित्रसा किया गया है। इस चित्रराको ध्यानमे रखकर यह तस्य रूप मेकहा जा सकता है कि हुनुमन्नाटक के लेखक राम के चरित्र का चित्रण भिन्न प्रकार से करना चाहते हैं। राम का स्थान वाल्मीकिरामायरा में मर्यादा पृष्ठपोत्तम राम के रूप में है और यहाँ पर उनको एक भादर्शनायक के रूप मे प्रस्तुत किया गया है। भवभृति के उत्तररामचरित में राम उस स्थिति से कुछ भिन्न हैं और वहीं पर उनके सीता के प्रति प्रेम में सात्त्विक भाव का धाधिक्य दिखलाई पडता है किन्तु जब हम हनुमन्नाटक मे राम की स्थिति पर विचार करते हैं तो हम निष्कर्ष रूप में यह कह सकते हैं कि यहाँ राम एक साधारए। मनष्य हैं भीर ग्राम ग्रादमी की तरह उनकी कठ्या में वेदना दिखाई पडती है। यहाँ उनके सीता के प्रति प्रेम में सारिवक भाव का भ्रभाव दृष्टि-पोचर होता है ग्रौर उनके प्रेम में एक प्रकार की मासलता का ग्राभास होता है । बिम्बोच्ठी, चारनेत्री, सुविपूल तथना, तथा बद्धनागेन्द्रकाची इस मासलता के प्रतीक हैं। इसके प्रतिरिक्त सर्वत्र उनका शरीर ही वियोगानि में जल रहा है भौर कही पर भी किली प्रकार भी मन की पीडा का कोई सकेत शरिटगोचर नहीं द्वोदा है। सम्भवत राम के मन की पीडाका प्रभाव ही यहाउनको वाल्मीकि के मर्याश पुरुशोतम राम एव प्रेम के मास्त्रिक माव से युवन उत्तरराम-चरित के राम से प्रयक्त करता है।

# श्रारचर्यचूडामणोे करुणाभिव्य**ः**जना

—डॉ० हर्षनाथमिश्र

इष्टपत्रादिवियोगमरणादिजन्मा वैक्लवास्यश्चित्तविशिष कत्त्वास्य स्वाधिभावः । शोज्य कथामात्राविकटस्तनयादिरस्यावलम्बन-विभावः । तस्य दाहादिकावस्था-तत्कालाविष्युन्नबान्धव-सम्बन्धिवस्त्वश्वगद्या-भूबस्मादिदर्शनम् होपनम् । रोदन-दैवनिन्दा-भूपात-विलापादयोऽनुभावा । निर्वेद-दैन्य मोहापरमा रव्याधिग्लानिसमृतिश्रमविषाद बहतोन्मादचिन्तादयश्च रिए । एतेविभावादिभिभागावरेला शोकविशिष्टा चिद्रभिव्यज्यमाना करुए-रसीभवति । साहित्यदर्पेशे तु इष्टविनाशबदनिष्टापोर्थेन्लब्यजनकृत्व स्वीकृतम् । तत्रेष्टानिष्टी मनुष्यत्वानप्राणितावेव भवेतामित्यत्रापि नाग्रह । तथा च मनुष्या-णामिव मनुष्येतराभोष्टप्राणिना प्राणीतराभोष्टवस्तूना च विनादाद प्रनिष्टाना धटनाना कार्याणाञ्चापत्तिस्वरूपाणाञ्च ग्रवाप्या जात विसावसादस्वरूप शोक करणरसस्य स्थायिभाव । लक्षणुष्ठकपुत्रादिपद्दगतादिपदेन धर्मपुरूपा द्यपि ग्रहरगात्तद्वियोगेऽपि शौकस्यैव सम्भावनाया जागरूकामा विरहहेत्कस्य वित्रलम्भश्रङ्कारस्य निविषयता तु न शङ्कणा स्त्रीपुरायोवियोगे वर्ण्यमाने तयो-जीवितत्वदशाया मम प्रणायिजनो जीवति न तु गृत , "एति जीवन्तमानन्दो नर वर्षशतादित" इति भावनाया सत्त्वाद् वैवलन्धेन पोधिताया शृङ्कारस्थायिभाव-रतेरैव प्राधान्याद विप्रलम्भग्रुङ्कार एव न करुए ,3 करुएस्यायिनश्चित्तवैक्ल-व्यस्याप्राधान्यादपृष्टस्य तत्र सञ्चारिभावरूपेरगीवायस्थानात् । तयोरन्यतर-जनस्य मृतत्वज्ञानदशाया प्राणीतरेष्टवस्तुनश्च विनष्टत्वज्ञानदशाया च रति-पोषितस्य शोकस्यैव प्राधान्येनानभूते करुण एव । यदा त भरणज्ञाने स्टयपि देवतात्रसादादिसूचकवरवागादिहेतुना पुनरुक्तीवनज्ञान कथिक्वव् वर्तते तदाऽऽ सम्बनस्य प्रशायजनादेरेकान्ततो विच्छेदाभावज्ञानात्पुनमिलनस्याशया चिर-कालप्रवास इव रतेरेव प्राधान्याद विप्रलम्भण झार एव, न करुए प्राप्त-व्यवयते । यथा कादम्बरीकाव्ये महास्वेताया पुण्डरीकमरणुज्ञाने मरयपि नगन-

<sup>1</sup> रसगङ्गाधर, प्रथममाननम्, पृ० १४१

<sup>2</sup> सा दर्पेस , तुतीय परिच्छेद , रसगङ्का पृ १४३

<sup>3.</sup> रसगङ्गा० पृ० १४२

चारियचनात् पुतरुज्योवनज्ञानस्य विद्यमानत्यादालम्बनस्य धाम्यतिकविच्छेदा-भावज्ञाने जागरूके सति महाददेतावचनेन विश्रलम्भगृङ्गार एव प्रतीयते न करुण इति रसगङ्गायरकारा ।

विश्वनाषास्तु पुन प्रत्युज्जोवनज्ञानस्यते रसान्तरमेव कश्णविप्रतम्भास्य स्वीकुर्वन्ति सक्षणु च कुर्वन्ति —

यूनोरेकतरस्मिन् गतवति लोकान्तर पुनर्वम्ये।

बस्तुतस्तु विरावशो विरवेषे वर्णमाने धालम्बनस्वाभावाद् रतेर-विच्छलत्वया प्रतीरमा प्राणम्येन योकस्य यथा काराचित्रक्तंगाल्पिभावजन्य-त्वाद् व्यभिचारिस्व तथा न मराणुनरञ्जीवनयोत्तांनस्वकै, तशालम्बनस्य विनाशकानत्वात तस्य किञ्चकाकान-दरोज्योनन्तानस्वर्वशेष वास्तविक-त्वेन रिवामान पूर्वपिक्षया किञ्च्य शिष्णप्रायनेनानुम्बाच्योकस्यापित्रयेन प्रतीते नरण्रस्वेन पीयतस्य विश्वसम्बञ्जास्य सस्यात् करण्णियजनमास्य-प्रकारात्त्वय स्वीकारे न काप्यापत्ति, तस्य स्वीकृतस्यान्यस्य स्वीकारण् न भरतमुनिव्रतिज्ञाविच्छेद, फनमुखगौरवस्य दोषानायायकस्य-स्वीकारण् न भरतमुनिव्रतिज्ञाविच्छेद, फनमुखगौरवस्य दोषानायायकस्य-

प्रमुचितविभावकत्वम् प्रमुचितस्याविभावकत्व च रसामासत्वम् । योको यवाततार्गिवमाववातो वय्यते तथा कहण्यसामावीऽमुमुपते । एव शोकस्या-नीविष्येत वर्षुनेऽपि करण्यसामावा वायते । वीतरावादिगतस्य शोकस्य वर्णनेऽपि करण्यसामावीऽभिय्ययते ।

यथा हेतुहैंत्वाभासदव नैकत्राधिकरणे तिष्ठतस्तवा रसी रसाभासदव न सामानाधिकरण्येन स्थातुमहंत , निर्मलस्येव रसत्वस्वीकारादित्येक मतम्।

<sup>4</sup> रसपङ्गा०, पू० १४२ 5 सा॰ दर्पणः, तृतीय परिच्छेद.

<sup>6</sup> रसगङ्गा विनद्रका टीका पृ० १४३ 7. रसगङ्गा । पृ० ३६७

"यदाञ्जन्य पर्गुर्वदोषान्नारज्ञत्वहानि पर्गुरुवाददवाभासत्वस्यारबर्दम्य च तत्र सत्वात्, प्रय च यथा पूमानुमानं पर्वतो पूमवान् मानेरित्यत्रापनी हेला-गावल तिस्कृति किन्तु प्रयोगोत्तको वाहवान् प्रतोरित्यत्र वाहानुमाने तत्र हेतुत्व-मपि विस्कृति वयैव रसानावरसत्वयोरेकत्र समावेश सम्भवतीति द्वितीय मतत् ।

पूर्वनिविष्टालकारणास्त्रीयविवेचनमधिकृत्य यदि ग्राक्तिभद्रस्यारचर्यचूडा-मणि परिशीत्यते तदा विस्मयबाहृत्यपरिपुन्नधीरसप्रथाने तत्र नाटकेऽङ्ग-रक्षरुणाङ्गरसाभासरुणा च करणस्याभिष्यञ्जना प्रतीयते ।

तत्र रसरूपेण करणस्याभिव्यक्ति सीताइरणजटायुमरणप्रवङ्गे राम-रुपशरणपुरम्सरमृत्युमवाप्तस्य मारीचस्य मरणप्रसङ्गे च कविना सक्षेपेण दशिता।

रामरूप पृत्वा रावए। सीता हरत्यत्र । स नक्ष्मणस्यरूप सार्रीय कृत्वा रथ नीत्वा रामाश्रमे गोदावरीतटे भागत्य कथयति-मृतिना दिव्यद्वटया साकेत शत्रुणाऽऽक्रान्त विपत्तिप्रस्त विलोक्य स्वतप प्रभावेण रथमिम तरगसहित निर्मायाहमाज्ञप्तोस्मि — लक्ष्मण सार्यय कृत्वा स्व भ्रातर विपन्न परित्रात शीष्ट्र साकेतंगच्छ इति । ग्रत प्रिये जानकि । देव शीष्ट्र रमाधिकडा भवे, विलम्ब मा कार्षी । तब साकेतगमनेन मम मातरोऽपि त्वा रब्टवा सन्तरटा भविष्यन्तीति । सीता मुनिभि पूर्वं प्रसादीकृतयो राक्षसमायोद्भेदनप्रभावयो-श्चुडामिश्चिरत्नाभूषशाङ्गुरीकयो प्राप्ति स्मार स्मार भटिति विश्वतिति रावसस्य रामरूपवती वाक्ये रथ चारोहति। कनकमृग हत्या राम श्रीब्र नागच्छत्वाध्यममिति हेती शूर्पण्खा सीता भूत्वा रामेण सह सीतावत् सलाप करोति । राम गगने गच्छन्ती सीता पश्यति तस्या स्वर परिचित श्रूकोति परन्तु सीता केनापि रामसक्ष्योन पुरुषेग्गापि वार्तालाप न करिष्यतीति विश्वास त सन्देह प्रतिबब्नाति । सीताऽपि भूमी राम पश्यति तस्य स्वर च परिचिनोति किन्तुतेन सहापरानाथिका रूट्वाऽन्योऽय कश्चित् पुरुष प्रन्याच साकाचि न्तारीति मन्ते । रामरूपधारी रवस्यो राजगुस्ता कथयति-पुरापि कनकमृगार्त-स्वर विपन्नस्य मे स्वर मन्यमाना लक्ष्मण च रक्षार्यं प्रेषयन्ती त्व यथा विप्र-लब्बा तथा मन्ये साम्प्रतमपि राक्षसमायापरवशा वञ्चनामवाप्ता । इत्य रावणस्य रामस्बह्यस्य रामबद्भाषणादिना मोहिता सीता तमायंपुत्रेति सम्बोधनेन व्याहरन्ती सार्राय च लक्ष्मण मन्यमाना साकेत गच्छामीति मति-हुता लङ्काभिमुख नीयते रावऐान। <sup>७</sup> रावएश्च तस्या स्पर्शमुख प्राप्तुकामोऽपि भारमगत कथयति -इन्द्रस्य गजमुखे प्रदक्षितशक्तिमें हस्तम् तापसस्य दियत्

<sup>8.</sup> रसगङ्घा० पृ० ३६६

<sup>9</sup> ब्राइचर्यचुडामणि बहु ३

स्प्रबर्ट न प्रभवति 10 किञ्चिदनन्तर स साहस सचित्य तपोवने प्रतिदितमतैस-स्नानजटिल बनलताजुसुममात्रमण्डन रथवेगजन्यवायुप्रवाहिबकीएँ सस्याः केश-पाश सयमिवतुं वतते 11 । सीता च (ए कुमारो श्रासण्यो) नन् कुमार शासन्त इति कथयित्वा त यद्यपि निवास्यति 12 तथापि सीताशिस्य चढामिणप्रमा-बात सस्य रूप परिवर्तित जायते । स सहसा विगतरामरूप प्राप्तरावण स्वरूप प्रतिपत्तते । मुनिप्रसादीकृतस्य चूडामर्गोरय प्रभाव धासीत्-यद् धततन्मरिग-शरीरस्य स्पर्धेन राक्षसमायाकृतरूपादिक परिवृत्य स्वकीयस्वरूप प्राप्त्य-तीति <sup>13</sup> त राक्षस रण्टवः "हुन खल्वार्यपुत्रोध्यम्" हुण खुन्नज्जल इति भयभीता भवति, सार्थिश्च रावण रावणस्यमापन्न विलोग्य माया प्रकटी-भूता विलोक्य स्वय स्वलक्ष्मग्रारूप विहास राक्षसरूप दथाति । इत्यम "ग्रय-मिप न कुमार ' इति युद्ध्यारमान राक्षसपरवदा विचित्त्व "हा मार्यपुत्र ! हा कुमार । हा मा रक्ष राक्षसह्रम्तादिति सदैन्य भाषते । रावणश्च त्वा मत्तो रक्षित देवा अनुरा वापि न समर्था अत त्व मुधा कि खिद्यसे इति कययति 10 मत्र प्रसङ्गे अनिष्टप्राप्तिजन्यशोक रावणादिविभावित सुरासुरकृतत्राणा-समयंतासहीपित परित्राणयाच्यापूर्णविलयनवान्यानभावित त्रास-विषाद-दैन्यादिसचारित स्यायिभाव करुणरसतामेति । तस्या परित्राणहेत्क तत्तद वात्य हाका में गई ? कि में सरसा ? हाका में गतिः कि में दारसम् ? इति विशस्य ।

दारणमस्मि जटायुरह सखा ददारयस्य रयस्तव तिष्ठतु । ग्राविद्रपामपराधमह सहे विस्ता रावण् । वीरमनुत्रताम् 16

इति बदत रावल स्वकीयचन्त्रुचरलप्रहारे. सत्तविसत कृत्वा सस्य गात्र रक्तार्द्र विदक्षत रावलस्य तत्त्वसामध्ये---

> कैलाससानुमति खण्डितमानशृङ्ग कारागृहे नियमित चिरमर्जुनेन । स्या बालिबालवसमाङ्कितबद्धबाहु जानःमि राक्षस<sup>ा</sup> जगत्वसमूमकेतुम् ॥<sup>16</sup>

इत्यादिन। प्रकटोकुर्वेत्वस्य ग्रमस्य दश्चितपराकृतस्यापि चन्द्रहासामिन। द्विन्त-पश्चद्रप्रकारस्य वप चूर्य्या "भ्रष्टो भ्रकरुणा खलु ईस्वरा । भ्रव-यामा मान मूर्वे स्थमपि विडकु शोचनीय सब्दुन दिने " सामुगाव वित्तपर्या सीताया मृतविह्णानन्वन तस्य परदु वदयाद्वेतादिभूगोहीयनी दैवनिन्दारोदनायनुभावो विदादशाविष्यादियञ्चारी योक कस्युरसीभूग सहस्यानामास्वाधवा भन्ते।

<sup>10</sup> आ॰ चू॰ अङ्क ४ श्लोक ३ 11 वही अङ्क ४/४ 12 वही अङ्क ४ १० १२४ 13 वही ३/१० 14 वही ४/६ 15 वही ४/८ 16 वही ४/१ 17 वही ५० १३३

यत्र प्रकरिणे <sup>16</sup> मरणुकाले धृतरामच्य मारीय लक्ष्मणः सीताक्ट्रिवित-वृद्दका रोबित व्यक्षिण्य प्रतिनिवर्तमान कन्क्ष्मणादुक्तारिराममेव मृत बुद्दका रोबित ववित विकास मक किया । किछवे न मतिकहानी [सनिन-सावरवाणेन मृतस्ते ममिणु सत्त इति । [सायवादित काँमप्टे पुत्रि सायर-वासय ] प्रमञ्जनाना नारीणा कया रव वेवि मण्यते <sup>10</sup> इस्पादिता केंक्स्पी निल्दित कोवत्या सीता चानुवोचित तनापि कच्छा प्रतिभ्यत्यते । तस्य राममरण्-विद्यावजन्य शोकस्तवा द्रवीमान् यथा तस्य सीत्या, वस्तुत कृतक्षीताक्ष्म्या शूर्पणकाम सद्द समानत वस्तुतो राम एव मायाराम प्रतिभाति । त सक्तणम् पार्य । नुकविषय । स्वयायत मे जीवित हरसीति वस्यत राम विद्यस यया मध्ययान प्रतिवर्धित — सा राक्षम । मम् पूर्वेज प्रतिर हरवा मामित हन्तु-मामितवीर्जिक स्वर्म प्रतिवर्धन । स्वर्म प्रमान विद्याप्त स्वर्मान्यान प्रतिवर्धन — राक्षम । मम् पूर्वेज प्रतिर हरवा मामित हन्तु-मामितवीर्जिक तस्मै दर्जीस्था स्वस्य यथापरिमार्ख प्रतिवर्धन ।

भ्रत्र रामालम्बनविभावितो लक्ष्मणाश्रयक मायाविराक्षसकृततत्तत्कायो-हीपित रोश्नविजापाचनुभावितो विषादादिसचारितशोकस्थायिभाव सह्दय-सह्दयतामहिन्ना साधारणीकृत कस्लास्वादावस्यो भवति ।

क्ष्यकमनीयरमणीक्या पूर्वण्या राम प्रति प्रस्तुवप्रणुपप्रस्तावा रामेणु य सीता सदस्य प्रयाध हाविवाहीध्य वनस्य प्रावेगीयमधि प्रस्ताव क्ष्यकार स्वीकृत्यं हृति यदा प्रस्ताविद्या तसंवारस्वमावा नारीकोमनहृद्धस्वभावता भीता यदा कुमारेश वर्षास्वमध्यामध्य प्रमुख्य वर्षा में कि त्या समाधिमञ्जूद्ध निमत्तभूत्येनि वरित्या पूर्वयेग्वेशीकाता सार्यपुत्रस्वीमोत्यन्तनेहा विभावितात्मापुण्यक्षसावस्त्रमावा स्वापि प्रस्ताविद्या सार्यपुत्रस्वीमोत्यन्तनेहा विभावितातम्मुण्यक्षसावस्त्रमावा स्वापि प्रस्ताविद्या सार्यपुत्रस्य रास्ताविद्यास्त्रम्य स्वाप्तिवद्याम् विद्यास्त्रम्य स्वाप्तिवद्याम् विद्यास्त्रम्य प्रस्तावित्यस्य प्रस्तावित्यस्य प्रस्तावित्यस्य प्रस्तावित्यस्य प्रस्तावित्यस्य प्रस्तावित्यस्य प्रस्तावास्त्रस्य प्रस्तावित्यस्य स्वाप्तावास्त्रस्य प्रस्तावित्यस्य स्वाप्तावास्त्रस्य वास्त्रस्य स्वाप्तावास्त्रस्य स्वापत्रस्यावास्त्रस्य स्वाप्तावस्त्रस्य स्वाप्तावस्त्रस्य स्वाप्तावस्त्रस्य स्वाप्तावस्त्रस्य स्वाप्तावस्त्रस्य स्वाप्तावस्त्रस्य स्वाप्तावस्त्रस्य स्वाप्तावस्यस्यस्य स्वाप्तावस्त्रस्य स्वाप्तावस्त्रस्याप्तावस्त्रस्य स्वाप्तावस्त्रस्य स्वाप्तावस्यस्तावस्त्रस्य स्वाप्तावस्त्यस्त्यस्यस्यस्तावस्यस्यस्यस्यस्यस्यस्त्यस्यस्यस्यस्यस्यस

<sup>18</sup> झा∙चू० झङ्क०३ 20 वही ३/३६

<sup>19</sup> वही ३/३४

<sup>22.</sup> वही १० ४०-४२

<sup>21</sup> वही ३/३६

एवमेव राक्षनमार्था देवेन्त्रमात्र मुनियसारीकृतास्युनीयस्त्रं घारस्वी
रामस्य तारीरस्याँन मृती रामस्यो मारिव यदा मारीवस्त स्वाति हम्पुन्याः
स्वात्रेवा पूर्वणसा "ह मार्गुस्ता खु वत्वन्ती हा हुद्ये गुक्त मारीवा हिं मृतुन्याः
स्वा वत्वन्त हा हृती पुरुमरीचि इति हृत्या रिदिति, रामस्य जा कोमल-हृयस्तास्युक्तमात्रगरा बस्तुन सीतामेव ज्ञात्वाश्र्वस्तानंत्रगरी भवति
स्वात्रुवार्वस्त्रभात्रेल मा चूर्यणसावस्त्रभ प्रवाद्याति देवै तत्वति प्रयाचारपरायणात्रस्त्रवार्व्यात्रस्त्रात्रस्त्र प्रवादान्ति देवै तत्वति प्रयाचारपरायणात्रस्त्रवार्व्यात्रस्त्रस्य रोको न सहृदयस्य दोकाविष्याना पित्तमञ्जावरणा विद्याति । धती नात्र कहण्एसत्वरामात्रस्त्राविषादादात्रस्त्रभावत्रात्रामात्रस्त्रमीरस्वश्यको ।

प्राणुभिक्षाविग्या पूर्वणक्या ज्ञातसीताहरणहुनाम्ती रामश्रदमणी नात्र विजयनी चित्रितो यथा पूजरामचरित्रकाये, मत्र ती तु गाम्मीयमहा-सन्वादत्रनायकगुणसम्मनी स्वेयाठी धूर्यणका कप्यत यद् गत्या सा रावण कुमातु—

नेवनविषये माया थीता विदश्ये विश्वोमन मम भूतवता निष्यास्य विश्वाय च तहमराम् । व्विरितातिना सव सीता त्वया न तु बिज्वता निवतिथवाषारा दंशास्थित तव विज्ञता ॥ वै प्रपितनपुर नाथिता वर किनुतारतिषु ता व्याप्यहम् । पृषि रावरा में सवान्यवो मृतये वेहि मुहुर्तवर्गनम् ॥ व्य

यत्र प्रयमे रामवनातमंत्र स्त्रीके रामस्य बोरमाव एवाभिष्यप्यते, ग्रस्या वञ्चनाया फल रास्त्रवितायो भाषांगुण व बेण्यापितिरत्यप्रतेतिः। द्वितीये च स्त्रीके लक्ष्मण्यानिरिट्यांग गर्व उत्साहतवारिमाव एव क्ष्मण्या साच्छा स्वव्तेष्यपि गर्वितंत्र भवति गञ्चस्त तु सुत्रास्य । यत्रो मया बीरता-प्रयमेणुप्रापना न क्षियने केयल युद्धपूमिनु तव सवायवस्य स्वालात्कार एव ममामीय् तत्र च त्वा धीमत्र वयाण्य हत्या स्ववीरीत् बीताहम्प्राप्तिरेक्ष मध्ययते । म्रतोऽत्र रामायणुर्वेगित्मम् प्रसम् इद कर्लाहेन् म मविता । सङ्गादिद्वप्रविष्ठारा सीताहम्प्राप्तये कापि चेप्टा यदत्र न दरवते सार्शिप लक्ष्मणुर्वतित् वचनानुकुर्वन ।

भ्रशोकबाटिकाप्रसङ्गे<sup>26</sup> रुव्यते यत् सम्पातिववनानुसारेण हतुमान् इतम्ततो गत्वाऽशोकवाटिकामेव गच्छति रामप्रदत्ताहमुरीयकहस्तः। स परयति रावेशैन सर्वादवन्द्रवकोरवसन्तादयः सीता कामोद्दीया विद्याय

<sup>2.3</sup> भा•चू०भद्भ०३

<sup>24</sup> মাণ্ডু ३/४০

<sup>25</sup> वहीं **३**/४१

<sup>26</sup> वही ग्रह्म ६

स्व प्रति भाव दालु समुपन्यापिता । सूर्यस्तत्र नौदेति, चन्द्र सकलकला-परिपूर्ण सर्वेदा चन्द्रिका विकिरति । सीता च रामैकमनुस्मरन्ती विसपन्ती कदापि चन्द्रमुपालभते--चन्द्र त्व तावदायपुत्रसदश इति लोको व्याहरति । एकतस्त्व मा पश्यति ध्रन्यतश्चार्यपुत्रम् । कदापि सा गगनोदितामघन्यती वर्दात-रव पतिव्रताना निदर्शनभूता, तर्व को नामाय व्यवसाय । राक्षस देशेऽस्य जनस्य प्रतीकार किमिप न भगासि । सर्वया तव दर्शन विफलमिति । सा कथयति रात्रिन्दिन लङ्गाया चन्द्रोदयेन त्रियतमवियोग भजमानेय चक्रवा-कवधूरयमिव अन जून्य रोदिति । 2 7 झबसर प्राप्य "न शुन्यमिद स्थान पूज्य-पादो राम एव भर्ता तदेव वचन (मरकर्णाम्या) शराोती ति वदन हनुमान धङगरीयक समर्पयति ।28

सीता प्रयम तुता प्रक्रिया राक्षसस्यापरा माया विशक्कते । किन्तु 'हुम् बानर खल्वय, प्रायेगीद रूप राक्षसो न गुलातीति विचार्य रामवानरयो समा-गमवातौ पृण्डांत, तत्सव निवेदितवतोऽपि हुनुमत सत्यत्वपरीक्षराभायश्चुडा-मिर्स मम पाइबेंडस्तीति विचार्यं तस्मुखाद्वामस्य वियोगद् व श्रुत्वा इदमपि शुक्तीत यत्तव चरक्तारिअब्ट बूब्र वने यात्व स्नानुवारास्नपित विद्यदामी देव तत् सर्वाङ्गाभरण कृतवान् मोलौकटकस्थाने प्रकोष्ठे हृदये ललाटे च घार घारमिति।<sup>29</sup> इत्यमत्र पण्डेऽङके सीतारामो मियो विभावो भवत उसवगतो-उनुरागो व्यक्तीमवन विप्रलस्मन्त्रवार पोपर्यात । सीनायः रामस्य बोन्नादावस्ये विषाद भ्यञ्जयल्याविष न कहरामास्वादयत ।

सीताया प्रश्विपरोक्षाप्रकर्ण<sup>30</sup> मपि न करुणरसास्पद प्राप्नोति । प्रियनमस्य रामस्य कडी तव सवमामुष्या भविष्यतीति स्रतमुपावरेण भूविता शृङ्गारप्रसाघनरहिताऽपि सीता मुगज्यता कृतसरकारेव प्रतीता भवति। स्रतस्तस्याश्चरित्रसुद्धौ सन्दिहानो रामस्तस्याग्निपरीक्षा कारयति । यदा नारद भागत्यानमूयावरदानरहेस्यमुद्धाटपति तस्याः सर्वतोभावन शुद्धि सत्यापयति नारद देवा पितर गन्धर्वास्च तस्या क्रतस्य प्रन्तिपरीक्षणस्या नावश्यकतामनौचित्य च वदन्ति । 31 विभीषणाश्च कथयति रामम् — अन्ति परीक्षणकारियतार भवन्त लञ्जावासिनो महाजना निन्दन्ति, यतो भवता मध परिवाह्वयते स्म । नामिश्र हिरण्य हिरण्यरेतममहिन । कथ दीपिका तम कनद्भये<sup>32</sup>दिति । तदापि राम पश्चालाप न करोति

<sup>27</sup> भार चुरु एर १६४ १६० 29 वही ६/८

<sup>28</sup> वही पु० १६० 30 वही ७

<sup>31</sup> वही

<sup>32</sup> वही मञ्जूष प०२५७

शस्त्रितार्रास मया देवि । धर्मशीलार्राप जानकी । विश्वास्थाने कथ बोधा गोधित पोविता विशे ॥<sup>38</sup>

द्मर्यात् विषयुक्ता पतिवता ग्रिप परोहर्येव भतुंभि परिणाह्मा इति माथ लोके प्रतिष्ठापयितु मया त्वत्परीक्षा कुना, न तु त्विय दोषासङ्क्षेति टीका-कारस्य व्याव्यया ताल स्वाति रामेऽभिव्यव्यते ।

किन्तु मदि तस्मार्ष एव क्रियते यत् पतिवतायास्तव परीक्षण मयाऽमुक्तमेव क्रतम् । किन्तु लोकाप्वाधपरिद्वापाय विवयोनेव मया तत्तवपादिवत्वात् तदान
न्नानिनांवीमिश्यन्यते । सीताऽपि विक्रु मपनेव वृतान्तन् " इत्येक्ष्यं उचन्ता प्रचात् वदितं 'नहि नहि तृत्याम्येव तस्य पापस्य (पापिनो रावणस्य नामप्रदुणमि पापकरिनित्तं तीता रावणस्य नाम न एक्नुति किन्तु पापस्यित रावनेव त सकेतयित) प्रस्थानकाने केनापि हस्तस्यमां लङ्काया पादस्यसं सनृत्त । तस्य पापस्य सरीरस्यत्तेपासुनानि गानास्त्रि मिन वर्जीयत्वा कथ परिशुद्धानि भविष्यातीति व कम्त्रीय तस्य परीक्षणस्यीच्हायमेव विभावयति । म्रतो ताह द्वारेष्ठ । नेत्र न कम्त्रीय ।

इत्यम सीवाहरणुकटायुमरणु-राममायिमारीवमरणुप्रसंगा एव करुणु-रसस्याङ्कस्यास्वादजनका इति सैयम ।

<sup>33</sup> হ্লা০ ভু০ ৬/২০

<sup>34</sup> वही, प० २४४

## तापसवरसराज नाटक में करुणानुभृति

भ्रञ्जु भ्रग्रवाल

"दार्थदरन्यप्रधाने अप रस एवात्र जीवतम् अपीत् किसी भी काव्य मे, बाहे वह द्रप्य हो, प्रपया अच्य, रीति गुए अन्नकार के होते हुये भी यदि रस नहीं है तब यह काव्य कहनाने का अधिकारी नहीं है, शायाय अरतः के अमुतार निहं रसादते करियदर्य इह प्रवनते अर्थात् रस के विना कीई अर्थ प्रवस नहीं होता।

प्राचीन परस्पर के अनुसार नाटक में एक ही रस प्रधान हो सकता है 'एक एवं अवेदङ्की पहुला' बीर एवं वा किन्तु करुए रस साचार्य कवि अवदृत्ति के 'एको रस करुए एवं कहुबर करुए एस की भी आगी रख बनाने के लिये यपने उत्तरवर्ती कथियों का माग प्रशस्त कर दिया। इसी करुए की परस्वरा में कबि मागूराव (अनञ्जह्म) ने भी अपने नाटक लायसदाराज में कहुए रसानुभूति को नेन्द्रीभूत बनाने में सफलता प्रभाव की

तापसवत्सराज नाटक भ्रधिक नोकप्रसिद्ध नहीं हैं भ्रत इसका सक्षिप्त परिचय देवा भावत्यक है।

तापसवत्मराज नाटक के रचिवता मायूराज राजा नरेडवधन के पुत्र ये घौर प्रभडणहण डनका प्रपर नाम है रामजी उपाध्याय<sup>3</sup> ने इनका मातृ राज' नाम भी इंगित किया है।

मापूराज का प्राइमीज कव हुमा यद्याप यह स्वष्ट नही है सक्प्रमम मानन्द्रयाम प्रदेश है ने तापवस्ताज नाटक का उन्हेंस किया है महाक्वि भास कानिताम अवभूति एव श्रीहर्ष के नाटका का प्रभाव नाटक नाटक में यज तब दिल्लीचर होता है। ऐसी स्थिति मामूराज ८०० ई० के भगभग प्रनीत होते हैं। मासूराज स्वाभाविक रूप से ही बढ गुएो परोपकारी

<sup>1</sup> भरत नाटवशास्त्र ६ ३१

<sup>2</sup> भवभूति, एको रख करण एव

<sup>3</sup> उपाध्याय रामजी मध्यकालीन सस्कृत नाटक झ ३ पृ०३१

<sup>4</sup> झानन्दवधन, स्वायालोक, ३२

तथा सहुदय<sup>5</sup> थे निसके फलस्वरूप लायमवत्मराजनाटक का करुए। अधिक स्वामाविक एव हृदयग्राही प्रतीत होता है।

तापसवस्तराज की ज्या कवि की कुछ मौतिक करूपनामी वे साय-साय युह्तकथा से श्री गई है, नाहक का नामक उदयन बस्तराज, नाहक की नामिक तथा मरनी पत्नी रानी वासवदता पर प्रत्यिक साकृष्ट है जिसके फलस्वकथ वह राज-कार्य में क्यान नहीं देता है। मत्री योगयपायण को राज्य बिस जाने का पय है। वह राजनीतक बान बसता है धीर राजी वासवदत्ता के साग में जलकर मर जाने की कुछ तथाही का देता है। राजी वासवदत्ता के साग में जलकर मर जाने की कुछ तथाही की बादे दिखा देता है। प्रत्य विवाद की स्वाद की स्वा

तापनवस्तरात्र नाटक में मुख्य रूप से कहण-रस का स्वाधिभाव थीक ही प्रस्कृतित हुता है। विश्वलभ गृहात्तर का स्वाधिभाव रित है। दवले पुर्वानवन की झाशा वधी रहती है। वहने अविक करणा रस में पुत्तीम्बन की कोई खाशा नहीं रहती है। इस नाटक में नायक को नायिका की प्राप्ति को कोई सामवना नहीं है। नाटक के जबुर्ष शक से स्वाधि सिक्ष ने नायक करणान की कहा है है। नाटक की जबुर्ष शक से स्वाधि सिक्ष ने नायक करणान की कहा है है। नाटक की जबुर्ष शक से स्वाधि सिक्ष ने नायक करणान की कहा है है। नाटक की कुल के नायक सरा स्वाधित है। उत्तका कहता है क्वायन के नायक सरा स्वाधित है। उत्तका कहता है क्वायन के नायक सरा स्वाधित है।

तायसवत्यराज से कक्षा का प्रामास हमे प्रथम ग्रक से ही हो जाता है। (वद्यवनेन्द्र० १११४)। राजा उदयन कहुना है कि राती वासवदत्ता का मुख देख कर सारा दिवस व्यतीत किया, वातन्त्रीत करते हुँवे सच्या तथा दिनीक भीर प्रामन्द से राजिया च्यतीत की, फिर भी उसे देखते के निये मेरा मन क्यों व्यक्तित हो।

<sup>5</sup> सद्वृत्तानुगतो गती गुण्यतामाराधनेऽनुस्रण् कर्तुं नाञ्चति सर्वत्य प्रत्यिना प्रार्णेरिय प्रीणनम् । मार्त्ययेण विनाष्ट्रत परकृती गृण्यन् वहरमुज्यकै-रानन्याभुवन्यवाज्यतमुखे रोमाञ्चयीना तनुम् ॥ ११२ ६ तायसवस्यान, यक् ४

<sup>7</sup> तहक्त्रेन्दुविलोकनेन विवसी नीत प्रदोबस्तया तद्गोग्ट्सेव निशा विनोदमहिता याता पुरानन्ददा । ता सम्प्रत्यिप मार्गदलनयना द्रष्टु प्रवृत्तस्य मे बढोल्कण्डिमिद मन किममवा प्रेमातामाप्तोत्सव ॥ १३१४

हितीय मह में नायिका बासवदता के सिनदाह का समाबार मुनकर नायक किस विद्वाला से जिलाप करता है, यह बड़ा ही मानिक है—जबनी मृति में कहात है—(इंग्लिम्बिट) शोह नया तुम्हारी दृष्टि मुन्द वरसाने वाली नहीं पी, तुम्हारा मुल मधुर हास्यक्यी शहद को प्रमादिव नहीं करता या या घोरे के प्रवाद ज्ञान रहा के स्पर्ध के सुद्ध ठटे नहीं ये। पता नहीं जुद्धारे किस धग में पैर जनाकर निर्देशी साग होगी। "

उसी प्रकार तीसरे प्रक से भी नायक विलाप करता हुया दृष्टिगोचर होता है— आयू बहाता हुया उदयन कहता है—(मर्वक ज्वतितेषु देशक) सारे वरो में चारों भीर भाग लगी होने पर, मय के कारण सिंख्यों के भाग जाने पर, भय भीर कम्पन से हाथ भीर नैनें क कूल गाने पर पन-पन पर गिरादों पड़ती हा नाय! हा नाय ! ऐसा बार-बार चिन्ता गें हुई बहु बेचारों तो मुक्ते पुरादती हुई अल गयी पर उस मिला के बुक्त जाने पर आ

चतुर्ष प्रक में मिलन के समय ज्यतीत हुई बाती का समरण करने राजा जदयन निजान करते हैं— (च्युमेंस्य ११६३) जिसकी साजे कभी तुम्हारें मुख से नहीं एटों, रि सको तुम्हारें विना कभी चैन नहीं पढता था, जिसने प्रपरी दृष्ट छाती की तुम्हारें सोने के जिन्हें ज्ञत्या रण बनाया, जिसके प्रकाश के बिना तुम्हारें लिं। भी यह जगत् पृत्य या प्रयाद हमारा तुम्हारा दसना पनिष्ठ मेम था। जा बता में में दूबरा बिवाह करने की कल्पना भी नहीं कर सकता था परन्तु है, अयतमें तुम्हें गो के लिये दिवाह की मनुनात देकर न जाने कैंसा समर्व १९ रहा है। 10

८ मुस्टर्नामृतविष्णी स्मितमणुष्टस्यन्त् वनत्र न कि स्नेहार्थं हृदय न चन्दनरसस्पृष्टानि चाडगानि वा । कस्मिस्त्वस्यपदेन कि कृतियत्र क्रूरेण दम्यागिनता तृत बच्चमयोज्य एव दहनस्तस्येदमाचेष्टितम् ॥ २।६

<sup>9</sup> सर्वत्र अविलित्यु वेदमसु भयादालीजने विद्रुते त्रासोरकम्पविहस्तया प्रतिपद देव्या पतन्त्रा तदा । हा नाथिति मुद्दु प्रलापपरया दाथ वराज्या तथा शान्तेनापि वय तु तेन दहनेनादापि बह्यामरे ।। ३।१०

<sup>10</sup> चसुर्यस्य तवाननादपगत नाभूत् नवचिन्निवृत येनैवा सतत स्वदेकश्यने वझ स्वली कल्पिता ।

रानी वासवदत्ता को उदयन से विखुडने का दुख तो है ही किन्तु उसे अपनी सामी काञ्चन को भी अपनी मृत्यु के समय न देखने पर दुखद अनुपूर्ति होती है—

विपद्यमानवाऽपि मया न द्वा, बलाद् भावतंते मे वाष्पसलिलम्

प्रियकायत सहकृत नाटकों में विदूषक हास्य की भूमिका में ही विजित किया जाता है, परन्तु जासवस्तराज नाटक का विदूषक हमें कस्पानुभूति कराने में सहायक होता है। विदूषक मत्रो बोगन्यरावश के मर जाने पर चौकाकल होकर कहता है—

हा भ्रामात्य, भ्रस्मान् परित्यज्य देवीमनुगच्छन् ।

तापसवस्तराज नाटक में बॉलिन वरण रस को बिगोप रूप से प्रभाव-दाली बनाने में एक घीर बात भी सहायक होती है कि यहा सभी करण रस को उद्भुत करने वाली बात एक साथ उपलब्ध न वराकर, एक एक वरने वर्षे सामने वाला गया है, जिससे बाठारूया दर्शक को सोक की तीप्रता वरावर बनी रहती है।

पहले वास्तवस्ता की मृत्यु जी सूचना देकर राजा के समझ वाह्यदला से स्विधित पुप त्यों, लता-टूट श्रावि उपस्थित कराकर उससे रानी के लिए जी अप कर दिलाए करवाया है याचा —वास्तवस्ता वासित हरिएए (पायोवेश्म २ ६) वास्तवस्ता की कहीं न पाकः लस्त्री निश्वास छोडता राजा के पास आता है जिलुकी बताओं मेरी माता कहा है। तब राजा कहता है— सरे वेटा मुक्ते युपापन करने स बता लाग, तिरी मात्र हर दश स्वर्गकी यात्रा पर जाते समय, मेरे साथ तुन्ते भी छोड गई।) रेंग्

तय उसके बाद यौगन्धरायण की मृत्यु की मूक्ता राजा को (२ २१) दी आती है जो कि नाइकीय मोजना की विद्यु सा भी एक विभिन्द महत्त्व रखती है। तापकरतप्रधानाटक का घटना-इम भी नुद्ध इस अवार है कि बहु करुणानुभूति में सहायक होता है। तापारणुक दाह को भवकूर व्यालाभी सार्वों देखा वर्णन कि नि निव जीवन्त एक प्रमावदानी रूप में विण्ति निया है उस वर्णन को सुनते हुए तथता है जैसे हमारे समदा ही प्रतिन की ज्वालाय,

<sup>17</sup> पारावेदम विलोक्य दीनवदनो आन्त्वा च सीलागृहान् नि दवस्यावतमाञ्च केसरलताबीचीपु इत्वा दुल । कि मे पारवेपुर्वेषि पुत्रक कृतौ ित चाटुनि क्रूरवा माता त्व परिवर्जित सह मगा यात्त्यातिवीय मृत्वम् । २ ६

लावास्तक को धात्मसात् कर रही हैं।

इसी मध्य में जरवन को भी बहुं डास्थित कराकर तथा उसके द्वारा वासवस्ता को प्रिनिक श्रेशनाधों से बचाने के लिये प्रदरशील दिखाकर, वासवस्ता के कि-रन निवन पर जो विशाय कराया गया है वह नाटक के प्रमुख रस की पुष्टिके तिए प्रावस्थक वन पड़ा है। उन तथाकपित विनासक सारों की करना करता हथा राजा कहता है—

प्राप के इर में कारती हुई अब से दियनित वसना, कातर नेजों की रक्षा की प्राता में सब दियाओं में एंकती हुई सी, तुमको निष्कृर एव पूमान्य प्राप्त ने एक बार देखाओं में एंकती हुई सी, तुमको निष्कृर एव पूमान्य प्राप्त ने एक बार देखाओं नहीं सीर निरंपतापूर्वक जला हो झाला, (उन्हे-निष्पती) पर्याद पूर्व से पाल बन्द हो नाने के कारण ही मान्य ने तुक्ते नवाया है प्रन्याय प्राप्त चाहे किनता भी कृत बसोर होता, तुम्हों मुख भौर ने वी की नियति देखकर कभी जलाने का द साहस न कर पाता।

यहा नायिका के इन नेनो भी व्यव्यता है जो पहने ही सुन्दरता श्रीर स्निप्पना के कारण पनिवार रतिभाव को जायन करने वाले थे, 'इसीलिए' आज अभिन के द्वारा नष्ट किये जाने पर प्रणाढ करणा को उत्पन कर रहे हैं। बाकुनतन नाटक के चतुर्ज सक के समान यहा भी चेतन ही नहीं प्रपितु सचेतन भी बोकानुभूति में सहासक है—राजा कहता है—

हा देवि वासवदत्ते । पादपैरप्यनुगतासि,

भीर भी कुरवक का बुध तुम्हारे गांड प्रातिगन को, मोनितिरी का बृक्ष तुम्हारे मुन्न प्राप्ति के सम्मान को तथा लाल प्रयोभ तुम्हारे पाव के प्रहार की पाता था। इस प्रकार प्रमुग्ध को प्राप्ति का धानन्द उठाकर सीभाग्यवाली वने कर बुक्षों ने तो कुतजताथत तुम्हारों हो ही प्रवस्त्र प्राप्त कर सी है (अयोकि यहा) सभी हो हमारी तरह केवल प्रयाग स्वार्थ साधने याने पूर्व नहीं हैं 110

<sup>18</sup> कुरवकतहर्गाढारलेप मुखासवलालन बकुलविटपी रक्ताशोकरतया चरणाहृतिम् । तब सुक्रतिन सभाव्यते प्रमादमहोत्सवा ननु गतवशाः सर्वे सर्वरयो न वय यथा ॥ २।२३

<sup>19</sup> अत्किम्पिनी भयपरिस्लिनितायुकान्ता ते लोचने प्रनिद्धित विषुरे सिपन्ती । क्रूरेण दारुणतथा सहस्वे दग्या प्रमान्यितेन दहनेन न वीसिताऽसि ॥

बस्तुत नाटक के माल में भी हम उन उपयन को वासवरता की हमृति में मानू बहुते हुए गाते हैं (विक्रमानक (घष्ट)) वासवरता के प्रमाय में उरकल जीवन नीत्स है। उससे मिलने की एक माशा सिदादेश है जिस कारण वह प्राण्ड पारण किये हुए है भीर भरत में जब उसे भरती यह कामना पूर्ण होती प्रतीत नहीं होती तब वह बिदा में जनकर प्राण्ड करना वाहता है। इससे जात होती हो कि तायवस्ताराज नाटक में करणानुभृति कहीं भी विक्रम नहीं होती तब वह करना के प्रति उसका प्रमुख उत्तररामचरित के राम त्याह होता हो साम कर के प्रमुख करना के प्रति उसका प्रमुख उत्तररामचरित के राम त्या रमुखा के प्रत के प्रमुख के प्रमुख करना है। स्वाप रमुखा के प्रमुख के प्रमुख के प्रमुख के प्रमुख करना स्वाप स्वा

जैहा कर्त्तंच्य भाव एव सन्तुलन नही है। वाषवस्यात्र नाटक की कन्या प्रसिद्यत्ति की सबये वही विशेषता यह है कि इत एक ही नाटक में इस्क्वानवरत्ता, प्रभिन्नानवाकुन्तन, युदा-राताव एव जबरांगवर्षात पादि धनेक नाटको की सन्मिनत रसमयता की धनुत्रुति होती है।

इस प्रकार हम कह सकते हैं कि किय मायूराजकृत तायसवरसराज नाटक करुणानुभूति को पूर्ण रूप से व्यक्त करने तथा सहुदय की प्राह्म कराने में सफन रहा है।

## भारतविजयनाटकः एक करुण अनुमूर्ति

—जगदोश चन्द्र लाम्बा

श्री मयुराप्रसादवीक्षित द्वारा नियित भारतिवजयनाटक भारत में प्रयोगों के धाममन से लेकर बगते निर्मयन तक की ऐतिहासिक कथा को समने कनेवर में समेटे हुए हैं। लगभग नो ती वर्ष का यह शिवहास शीसत जो ने नाटक के मात प्रतो में विवागित किया है। प्रम्याप के प्रतिकार भीर देश की स्वनम्त्रता के निए किए गए धान-विवागों के परिवागक इस नाटक में कहल रत्त के स्वामियाय बोक की उत्तरित के हेंचु क्षेत्र, इस्टब्नियोगी मुश्यत्वात यथ वथन उपट्ट कार्यि क्यों किया वातावरण में होता है और पढ़ सातावरण प्रता कब बना रहता है। प्रयोग ने भारत में पर्याख्य कर ति प्रभार छन वन पौर प्रत्याख्य में यहाँ प्रपन्ना सातन स्वापित किया, इस सर्वाध में कितने निर्वाध और निरंतराय भारतीयों की नृत्या हुत्यार्थ को गई पौर कितने कार्मी पर सरकाए गए—स्त सबका विवरण प्रस्तुत करने होते हैं। प्रदेश के स्वरूप कि स्वरूप प्रस्तुत करने होते हैं। प्रदेश से कार्यक्ष का पूल है। वहीं कारण है कि इस नाटक में प्रारि के लेकर यन्त तक करणा की सरिता सत्तर प्रवाहित होती रहती है।

नाटक का प्रारम्भारत माता की दैग्य स्थिति से होता है। यह एक ऐसा पात्र है जो परिस्थिति की काल्या से उड़िनत है। दबाधिहीत दुक्त एवंजों के कुछत्यों से वह प्रस्यन्त दुबी है। इस दुबत का त्रा या गोने कि वह दोशि हुक है। उसके पुत्र भी उसे दस स्थिति से उबारते में सदास्य है। सत वह समरण करती है सपन उन स्थितत संदुतों को, जिनकी शक्ति का सभी लाहा मानते थे। यह कहती है कि मेरे वे थीर पुत्र माय्याता, भरत, पुत्र, कुछत्त, रिलादेव, भाग, सर्वृत, मेटिम, होण, भगीर था, कहा सौर हुप कहाहि भगिर स्थाप्त में सिंद पीरित सौर स्थाप्त है। भारतान को यह समहास स्थाप्त स्थाप्त के यह समहास स्थाप्त स्थाप्त के सह समहास स्थाप्त स्थाप्त हो। भारतान को यह समहास स्थाप्त स्थाप्त स्थाप्त हो।

<sup>1</sup> मान्धाता भरत पुर्यंदुपती रान्ति क्व भीमार्जुनी भीष्मद्रीत भगीरषप्रभृतयो हा हा क्व कर्त्ता. कृष । पृ० ४

भारत सम्राट बाहबर्हां की पूत्री का उपचार करके एक विदेशी सम्राट से वस्त्रों के ज्यापार की अनुमति प्राप्त कर सारे ज्यापार को स्वाधिकार मे कर नेता है। इसके उपरान्त तन्तुवायो पर वह प्रपना जून्म डाने लगता है। छ मास तक निरन्तर दिन-रात अमपूर्वक जुलाही ने जिन उत्तम वस्त्री का निर्माण किया था भीर जिनसे उन्हें भ्रत्यधिक मूल्य मिलने की भ्राशा यी, उन्हें वह विदेशी राजाज्ञा पत्र दिखाकर मनमाने पैसे देकर खरीद लेता है। उसके ऐसा करने पर वे जुलाहे चौखते चिल्नाते हैं, ग्रपने बच्चो के भरख पीषण की दहाई देते हैं, परन्त वह सब धनसना कर देता है। इस पर वे भविष्य में कपढ़ा न बनाने की शपय लेकर प्रपने प्रपने भगुठे काट देते हैं। 2 ऐसे दृश्य प्रस्तुत कर जहाँ एक श्रोर नाटककार करुण श्रीभव्यञ्जना को प्रकट करता है वहाँ वह शोपण के विरुद्ध भावाज भी उठाता है। श्रवेजो के इस भत्या-चार को देखकर भारत मात' विलाप करती हुई कहती है कि हाय मैंने इन भ्रमेजो का विश्वास करके सर्वेनाश कर डाला। ये धनलोलुपता के कारण मेरे पृत्रों को मारते हैं मेरे पृभी बच्चे सर गए हैं। अगरत माता का यह रदन प्रत्येक सामाजिक को शोकाकुल कर देने वाला है क्योंकि वह करुए। की मृति प्रतीव होती है।

विरादुद्दोता तथा उसके गुप्तकर तिकराम के बातांनार में कच्छा की नाम्ब्रम दिखाई पहती है। शिवराम कहता है कि पादवात्य ध्रमीक्यर को करकर यब उसकी दिवयों को पकड़ने गए तो उन्होंने ध्रमने पातिक्रस्य की रसा के निष् समिन में प्रान्तहोंन कर बाता। 'इस समाचार से विरादुद्दोत्ता का हुदय प्रत्यन्त पीडिन हुआ तथा उसका शोक इन घन्यों में व्यक्त हुमा कि क्ष्मी हुत्या, सूट पाट पादि अपनी दुण्टताओं का इमरण कर ये होगी, दुरात्मा, पापी कि जिन्दत नहीं होते। यहाँ नाटककार ने प्रयोग के चरित्र धीर भारतीयों की पुष्प भारता को भी प्रकट किया है। धमी चिराजुद्दीना का बानेक चारत भी नहीं होने पाया या तभी जिवराम उसे अमनाया की मृत्यु का समाचार

<sup>2</sup> सर्वे तन्तुवाया स्वमङ्गुष्ठ कर्तयन्ति । पृ० १५

<sup>3</sup> हा हा कि मम पुत्रकेषु विहित हा प्रत्ययानिक कत

हा देशस्य दशा किमस्य भविता, हा सर्वनाशोऽभवत् । हा दीनानपि विसलोलुपतया निध्नत्यमी मत्सुतान्

हा पतानाप विस्तालुपतया निश्न त्यामा मत्तुतान् सर्वे हा प्रलय गता सम सुता वीरविहीनारूम्यहम् ॥ पृ०१६

<sup>4</sup> स्त्रियरच स्वकीयपातिव यरशाये प्राप्ति प्रज्वास्य तत्रात्मानमजुह्नुः पु० ३८

देता है। <sup>5</sup> यह सुनकर शिराजुदोला का हृदय करुएता से द्रविन हो जाता है। इस क्षोक भार के कारएत वह प्रपने को सभानने से ग्रसमय पाता है।

फासीभी सैनिको द्वारा गुद्ध मे मारे गए समेश सैनिको का स्मरण कर बनाइक का द्वारा उनके बच से दुसी है। वह कहता है कि हाय-हाय, धीर्य से उद्देश फासीभी हमारे बीरी का जिनात कर चुके हैं, में क्या करूं, कहां बार्ड 70 यहां नाटककार ने बनाद के सोकाभिभूत हृदय का चित्रण कर करुणा की मुर्तिमसा प्रदान की है।

कासीसी टेरान प्रवेजों से घूस लेकर टारपीडों के रहस्य को उनके समक्ष प्रकट कर देता है उपनगर क्रमेंग कासीसियों पर विजय प्राप्त कर सेते हैं। परन्तु प्रपर्ने दिना और निवादि के धिकार से प्रत्यन्त स्वानि को प्राप्त टेरान सामहत्या करते अपने पाप का माजन करता है। नाटककार ने यहाँ करूण क्षिति का बहुत ही सुन्दर विजया किया है।

जाकर विराजुरीना के राज्य पर धनना धविकार स्वापित कर अपने क्षेत्रावित वाहतादा की उसके वस का घारेश देना है। मृत्यु से अपमीत विराजुरीना धन्मे प्राणी की भीख मागने के लिए उनके क्षमका मिक्सिकता है, वरणागत की बुद्धाई देता है। "परपु वे उसके वस के लिए कृतकरूर हैं, ऐसा जानकर विराजुरीना का शोक पांधुयों में परिवर्तित हो जाता है, मौर वह रोशा दुआ कहता है कि हाव मिंत ही जुरुहारा वालन-पोषण किया पा और तुम धाम मुक्ते ही मारत को उत्तत हो। " बाकर वा सेनापित उसकी इस करण पुनार को धनसुना कर उमे वस के लिए ले जाता है। विराजुरीना का बनि के लिए ने जाते हुए बकरे की नरह निमियाना करणा को मूर्त रूप

इसी प्रसङ्ग में क्लाइव जाफर से पूछता है कि शिराजुद्दौला का गया समाचार है तो जाफर कहता है कि मस्त्रिद से जाकर खिनडी पकाते हुए वे

<sup>5</sup> ततो जगन्नाथ निपारय इतस्ततो विलुट्य च निर्गता । पृ० ३६

<sup>6.</sup> हा हा फासभवा मधीयसुभटान् निष्निन्त शौर्योदता किं कुर्यां क्व च बा बजेयमधूना \*\*\*\*। पु॰ ४०

<sup>7</sup> परमा रलानिमापन्त पश्चात्तापसमुज्ज्वलितान्त करसास्टेरानमहोदय मात्मपातन पापमशोषयत् । पृ० ४१

<sup>8</sup> घरखागत मा रक्ष । किंमां मारियनुमाज्ञापयसि ? प्राणिभञ्जनोऽहम्, माह राज्याभिलायी । पृ० ६१

<sup>9</sup> हा हा मया त्व परिपालिकोऽसि मामेव इन्तु कयमुक्षतोऽसि । पृ० ६२

स्त्री भीर पुत्र सहित पकडे गए भीर मार डालेंगये। 10 अत अब हुमारा निष्कण्डक राज्य स्पापित हो गया। शिराजुद्दीला की यह लाचार स्थित कड़िया के साकार रूप को उपस्थित कर देती है।

शिराजुरीचाकी पृत्यु में दुखी भारतमाताके ये वचन कि 'बाद उसके बन्धन प्रपने ही लोगों के द्वारा इतने दृढ करा दिए गए हैं जिसके द्वारा उसके पैरों में पीड़ा भी होने लगी है 11 उसके हुदय की पीड़ा का धनुभव करा रहे हैं ग्रीर वह राती हुई भाने दुख को स्थायी देखकर लम्बे लम्बे ब्बास लेने लगती ह। नाटककार न भारतमाता की स्नान्तरिक पीडाका वर्णन स्नति सजीवताक साथ किया है।

भारतमाना के बन्धनों को काटने की प्रतिज्ञा करनेवाला मीर कासिम ग्रों जो के छन करट से युद्ध में पराजित हो जाता है। यह सचना दने के लिए कामिम का नौकर भारतमाता के समीप पहुँचता है। वह उससे कहता है कि ग्राने राज्य भी रक्षा के लिए लंडन वाले बदछट्टीन सनापति को ग्राग्नेजा ने होली से मार कर रात म साया हुई हमारी सेता की काट डाला 112 इस प्रकार धपने पुत्रो की मत्यू अपन सम्मुख होते देखकर उनके वध से दु खी भारतमाता काद ल और भी बड जाता है। उसका हुदय स्दन कर उठता है। यह द ख की इतनी प्रधिव कच्छा धनुनृति है कि इस कोई भुवतभोगी ही धनुभव कर सकता है। भारतभ ताकी बाह्या और अधिन कस दा जाती है। 13 अपनी इस जसमयता ग्रोर व्यवसाता की स्थिति संवह ग्रति पीडित है। चर भारत-माताको इस स्थितका वित्रण करताहुमा कहताहै कि उसक चरण बन्धनों स जकड़ है, उसके वस्त्र प्रस्त बन्दर हैं तथा उसके मुख की कान्ति मैली हो गई है। 14 सगता है भारतमाता शांक स पीली पड गई है, उसका मृह सूख गया हे और ग्रान वस्त्रों को सम्भालने में नी मसनय है। उसके शोक की यह दशा अवर्णनीय है। वह अत्य त दयनीय हो गई है। भारत माता की यह ददशा प्रत्यक मनुष्य क मन को सत्तत कर देने वाली है।

बगाल में ब्रग्नों न कर बड़ादिया है इस कर को अदा करने म ब्रसमर्थ बगालियों को कार्टों से यूक्त बल के उड़ों से इतना पीटा जाता है कि कुछ हो

<sup>10</sup> कृपर पचम न कपत्रपुत्रसिंद्वी युत सेनापितना बद्ब्बाऽऽनीतो हतदच। पृ० ६२

<sup>11</sup> ग्रनेन निगडन पीडयेते में चरणी । पृ० ७२

<sup>12</sup> रात्री प्रविष्य शयानाऽस्माक सेना कृता । पृ॰ ६४

<sup>13</sup> कुर्यों किमन्न निगर्डश्च दृढ निबद्धा । पृ० ६३ 14 तिगद्धितपदारनिन्दा निकीणवसना म्लानमुखकान्ति । पृ० १४

बही मर काते हैं, और कुछ मून्जिन होकर गिर पहते हैं। " इस घटना से बगाली जानी हो जाते हैं परन्तु धगन कांगियों को जराने के लिए द्याराम और नूर मुहुस्मद को मोली से उडा देते हैं। " इतना हो नहीं, बगानियों को अपने पुन वेककर तथा घर घोडकर वहां से जाना पहता है। " नाटककार ने ऐसी असकार पहांचे के पार्ट के स्वतान की सहानु प्रति को आप्त कर निया है वार्टी के प्रति के मानव का हृदय कम्मन करने लगता है पौर उसके नेन प्रभूष्ट हो जाते हैं। इस सन्या में करण रख को अस्ति सम्बन्ध हिंदी होनी कर हो नाता है।

नन्यकुमार का मृत्युदण्ड 10 वन र संकड़ो धोनों की बीछारों से हजारों मृत्यों के मारे जाने 10 मीर सबज बाग काम क दूवा को देवकर भारतमाता के दूख की सीमाएँ दूट जाती हैं और यह जोर जोर से रोने 20 वसती है वसीक सोक से अुक्त हृदय को बात करने के निगरोना ही एकमात्र उपाय है। यहां कर माना मूछ समयिश हुसा है।

हैस्टिंग प्रीर गंगासह थन एकन करने के निए प्रवन्दान के पुत्र को प्राने साथ मिन कर बहा का भारा बन ने ने हैं। पर पु हाने से उहें सानों बत्ती हुना ५ ने उन्होंन सभी स्वयंत्रों के भानून पत्री जित्तर न वाहै। सामुषण-जिय हिनयों ने जन प्रानुत्र यहेन ने दुनार कर दिवा तो उहें गीर पीट कर उनके प्रामुषण उतन्द्रा निए गए। भें क्रन्स करनी हुई गारिमों क सदीर से प्रामुषण, उत्तर्यान की यह एक ददनाक कहानी है प्रस्त यहा करण रस पूण् रवा व्यान्त है।

<sup>15</sup> करवनमददाना सर्वेऽपि कण्टकाकीर्णे विस्ववण्डेरेव कुट्टिता यन केऽपि मृता, केऽपि पुष्किता,जाता । पृष्ठ १५

<sup>16</sup> तत्र दय।रामनूरमुहम्मदो कम्पनीयुष्पयुनिकाभि प्रलय गतौ । पृ० ६६

<sup>17</sup> विकीय स्वमुत विहास भवन त्यवत्वा च सर्वा भुव निगच्छन्ति कलश्रमात्रसिहता राज्यान्तरे मत्मुता । १० ६८

<sup>18</sup> नवस्यैन प्राणदण्डाय । पृत्र १०१

<sup>19</sup> तल सङ्ख्यो मनीयतनया हुता । पृ० १०८

<sup>20</sup> एमि सब विनाशितम् (इत्युच्चस्वरेश रोदिति)। पृ० १०६

<sup>21</sup> तती स्दत्य सर्वा स्त्रिय स्वाभरःगानि ददते। पृ० ११७

स्वतन्त्रता ष्रथाम के रक्तपात की नशूनी गहने वाले इस नारक में करणा की प्रमिक्य-ज्ञना सबन दिलाई पड़ती है भासी, कालपी, ग्वालियर, काल-पुर तथा दिल्ली के सुद में हुए तर सहार चित्रण पातव हृदय की कोमें क परतों को भी शालने वाला है। नाटर कार द्वारा विवित्त नाखो मुत्रामें प्राणों का दिलनें करुए रस के शोक स्थायी भाव को मृत्रुप्स के हृदय से स्थायी कर देता है भीर खोड जाता है उसके मन पर करणा की प्राण्ट छाप।

दिश्ली-सम्प्राट् बहायुरसाह निरस्तर शीन दिन की तृपा से व्यानुल हो कर पानो के लिए किन्ता रहे हैं, परसु पानो के स्थान पर उन्हें उसके कुट का शिष्र पीने के निष् दिया जाता है जो एक पूरोपियन द्वारा उसके कुट का धिर कारकर सिर सहित वहा लाया गया पा ! 2 गढ़ देशकर नहादुर- शाह का धान्यरिक गान्यप प्रका हो उठता है भीर उसकी प्रालो के भाने भन्यर खाने नक्षान करने हो प्रोत के देश को अपने भन्यर खाने करने भाग कर के स्थान करने करने करने करने करने करने के स्थान करने हो अपने स्थान करने स्थान स्थान करने स्थान करने स्थान स्थान स्थान करने स्थान स्थान करने स्थान स्

भोरों ने प्रतेशी भारतीयों पर देश-दोह का दोवारोपण कर नहीं भीत के बाट उतार दिया। ऐसी ही एक पटना का विजय नाटककार ने प्रत्यक्ति का सामित का के साथ दिया है। योती तहता है कि दन विद्योदियों के एक परित में खात कि तर है। योती हो के एक परित में खात करके दनमें से तीकरें को मार आतों धौर ऐसा ही करते जायी। 2 व यह सामा पाकर सैनिक बैसा ही करते हैं। ये कुछ ऐसी करण पटनाएं हैं जो मुझाने से भी नहीं मुजाई जाती। यहां करण दियति का बहुत ही मुखर चित्रण हमा है।

वगाल विभाजन के समय सुरेन्द्रनाथ वैनर्जी द्वारा कहे गये ये शब्द कि इस बगाल के ट्रकड़े नहीं किये आ रहे हैं यपित हमारे ही धरीर आरी से

<sup>22</sup> मा किमिद मम पुत्रस्य शिवरम् ? हा मृतोऽस्मि । (इति मुमूर्थमूं चंद्रति) प० १३३

<sup>23</sup> तत. प्रविधति ग्रग्नी प्रविधन्ती फासीराशी। पू॰ १३४

<sup>24.</sup> एते विद्रोहकारिए। श्रेण्यामेतीन् स्थापितवा सुतीयमेषु घातय । (पुनस्तया करोति) प० १३६

चोरे<sup>25</sup> जा रहे हैं कितनी झान्तरिक वेदना को समेटे हुए हैं। उनकी इस विचारशारा में करुए। का मूर्त रूप प्राप्त होता है।

जुरीराम को प्राण-रण्ड<sup>20</sup> देना तथा साक्षियों के सभाव से भी कन्हेंगा रक्त को काशी पर लटकाना <sup>27</sup> स रन हुस्यविदारक पटनाए हैं। इन कुक्त्यों को देखकर शोक का बाय टूटने नगता है सौर सहुरय चीरकार कर उठता है। यही दुख न कहा। के सत्रीव रूप को प्रस्तुत करता है।

सीक्षित जी धाने नाटक में भाववीय जी और यूरोपियन के वार्तालाय के द्वारा करण रक्त की स्थित को उसकी उसक्रयता तक पहुंचा देते हैं। माववीय जी कहते हैं कि युद्ध में की यह तुम्हारी सहायता के प्रश्नपुरकार ने हमारे सैकडों लीगों की जीक्ष्याक्षकों वाथ में मार खाता। 19 'वे रोजट ऐसर की तींड कर युद्ध करने धाए में 'युरोपियन के इस प्रश्नुतक को सुनकर मानवीय जी ने मृत दूधमुद्दे बच्चे धीर एक पाव वर्ष की जहकी का छोटो दिखाकर कहा 'वधा से बच्चे भी नवने भाग है 'ये अर्थोव धीर कोमल सिधुधों का वच जहां अर्थे से वच्चे भी नवने धाए में 'वे अर्थोव धीर कोमल सिधुधों का वच जहां अर्थे से वच्चे भी नवने धाए में 'वे अर्थे के कहता है, नहीं मन और मिस्तफ को फफफोर 'वे वाना दर्द नी हे जाता है जी दर्द न केवल मनुष्य को बचाता है प्रश्नित उने वाना दर्द नी हे जाता है जी यद यह है। निक्सीक्ष पर वर्षों हु में सिप्तफ को फफफोर 'वे निक्सीक्ष पर वर्षों है मिलयों को चनाने के लिए इच्छुक प्रयेशों के द्वारा ताही' 'य पाच छ ग्रंथों की चीट से मार्ट कहता पूरा पर टीकराया ही जाता है। मुतकों पर वर्षों हु में कियों की चनाने के लिए इच्छुक प्रयेशों के द्वारा ताही' 'य पाच छ ग्रंथों की चीट से मार्ट कुट वर्षों पर खों है मार्ट कुट वर्षों पर का किया है।

<sup>25</sup> नाय बङ्गप्रदेशो विभिन्नते किल्वस्माक शरीराण्येय क्रकचेन विभि-द्याने। ए०१४४

<sup>26</sup> त्वदुवनभारतौ प्रमासाभावात्प्रासादण्डेन दण्डचसे । प० १५०

<sup>27</sup> त्वयैवासी हत इति प्राणदण्डेन दण्डमने । पु॰ १५६

<sup>28</sup> कि युद्धमहायताया श्रममेव प्रत्युपकार, यज्जनियानारामे युनिकाभिः शत्यो निहता । प० १६३

<sup>29</sup> पश्य, किमेते दृश्यमुखा बालका ग्रापि युद्धाय मनह्यन्ते, ये त्वया पुलिका-भिर्यातिता । किमेता पञ्चवपदेशीया बालिका योद्धमागता ?पू० १६४

<sup>30</sup> लाभपुरे पञ्चवैरेव निचुलैम्'तस्य बालस्योपरि पुनिनचुलाना पातन कि युज्यने ?प०१६५

company of Ganges cool breeze, the songs of swans and shade of the trees <sup>2</sup> in the light of coming events when she will be completely abandoned in the jungles gives a deep pathetic touch to the situation. The shocking news of exile is communicated to Stiā by the dejected Laksmana there and Stiā, overpowered with deep grief and finding no other alternative, submits meekly to her lot. Rama<sup>2</sup> message to Stia that he is abandoning her for fear of public scandal and that he would not marry again gives her a rehief. Yet the dramatist gives a more humane touch to Stia's outbursts.

सीताया प्रिप नाम एव सभाव्यत इति सबैवाज्य महिलात्वेन । कि नु खलु तस्यैव निरनुकोशस्य समान एप प्रमय प्रेक्षितव्य इति वचनीयकण्टनोपहित जीवित परिस्तामि ।

The dramat st depicts a masterly stroke of pathos in the scene of Laksmana leaving Sita in the desolate forest

एते स्वित हरिएा। हरित विमुख्य हसाइच घोनविधुरा करेएा स्वित्त । मृत्त त्यजन्ति सिखिनोऽपि विलो<u>क्त्य</u> देवी तियग्गतावर ममी न पर मनुष्या ।।<sup>5</sup>

Finding her in that pitiable plight, the great sage Valmiki takes her to his nermitage. On the way' Sita promises the Ganges a garland of Kunda flowers everyday for her safe delivery

The interlude to the second act gives us information about the birth of Kuśa and Lava and the performance of Advamedha sacrifice by Rama in Naimsaranya Then follows a conversation between Vedavati and Sitä in which the latter gives vent to her deep giref of separation of Rama An opportune drama ist as he is Dimaga does not forget to deput the intensity of Sita's grief which remains undiluted even years after her exile. The reminiscences of pleasures enjoyed in Rāma s company only add fuel to the fire of separation.

The third act brings the hero and heroine close The

<sup>3</sup> Kundamala 1/o 7

<sup>4</sup> Ibid Act 1 pp 9 10

<sup>5</sup> Ibid 1/18

act where Rama while lostering in melancholy mood with Laksman on the bank of Gomati notices a garland of Kundi flowers which comes to the feet of Rama Rama recognises it as woven by Sita. What an artistic and sure means of recognition 1 This element of relief deepens; into pathos when Rama throws the garland lest it should be an offering to the gods.

यद्यपीयम् अभिमता कुत्रमाला, तयाऽपि देवतोपहारहाङ्कया नोपभोगम्

What can be more pathetic than hi ? He also discovers the foot prints peculiar to Sita alone on the sandy banks of the river At the same time Sita invisible to men through the grace of Valmiki is engaged in plucking flowers there. She gets a golden opportunity of knowing the heart of Rama lamenting butterly for Sita

पूर्वं वनप्रवास पश्चाल्लाङ्का तत प्रवासोऽयम् । बासाद्य मामध्य दु खाद् दु ख गता सीता ॥

The fourth act is also woven in pathos Sita comes to a sten, well in the forest. She has worn the shawl which had been presented to her by the sylvan denty Mayavatı at Cıtrakuta Sita though actually present there is not seen by Rama due to the boon granted by Valmiki Rama sees however the reflect ion of Sita in water. His mental agony becomes unbearable and he faints. Sita embraces, him to restore, him back to his consciousness Not find ng her again Rama swoons Sita tries to fan him with the fringe of her shawl. He snatches away that shawl He then throws off his own upper garment which Sita picks upt She finds that it is unscented and feels happy that Rama has no married again. In these small touches, the dramatist has ideals sed conjugal love through the purifying influence of sorrow Even a long period of separation has not hindered in the least the spontaneous flow of love in their heart. The scene becomes pathetic when Rama is led to believe by the jester that the celestial nymph Tilottama has deluded him in the forest by imitating Sita s activities

<sup>6</sup> Kundamala Act III p 38

<sup>7</sup> Ibid 3/13

What an elegant touch to Rama's feelings' तरितेन मदा मीहात प्रस न सल्लिलाग्या 1

तृत्यतन भवा माहात् प्रश्चन साललानया । ग्रन्जलिविहित पात कातार मगतदिवाकाम ॥

The fifth act becomes more poignant when father and children meet not knowing each other. Lava and Kusa narrating the Ramayana upto the description of Sita deepens the tragic element already existing. The mental conflict of a father who has lost his children and the delicate emotions which torment him on seeing the children having resemblance to Sita are well demucted and add to the seniument of pathos.

In the last act Rama and Sita are united and the goal of the dramatist is attained Valmiki's admonishing Rama and Sita's testifying her chastity form the climax

Thus the plot characterisation including Vidusaka who is just a companion to Rama ti an a jester and all events in some form or the other carry a pa hetic vein in them. The dramatist has woren the unithread of pathos in such an artistic pattern in sweet and simple language that it does not become monotonous and bore the reader but on the other hand enhances the inherent charm of the play.

<sup>8</sup> Kundamala 4/22

## नागानन्द् में करुण रस की श्रिभिव्यञ्जना

—श्रीमती मधुबाला शर्मा

उद्देश्य प्रधान माटको से राजाधिराज हर्ववर्धन की कृति नागानन्द का सहस्वपूर्ण स्थान है। चीनी यात्री इस्तिम भारत यात्रा के विवरण से निक्षते हैं कि "राजा शीवादित्य हुयं ने बीधिसत्त्व जीमूतवाहन की स्नास्थाधिका को नाटक रूप में परिण्य किया और उस नाटक का संगीत सामग्री के साथ प्रभिनय कराया।"

इतिहास वेतापो ने हर्यवर्षन का समय ईसा की सातवी बती का पूर्वाई माना है। यही समय चीनी यात्री ह्वेनसाग की भारतयात्रा का है। ह्वेनसाग कुछ समय महाराज हुयं के साथ भी रहे।

ह्पॅवर्धन का पुग समन्वयवादी कहा जाता है। ह्पं समन्वयवादी शासक थे। उन्होंने सभी पभी को समुजित प्राप्य दिया। वे स्वय वैदिक धर्म के भागी थे। वाश्मान्द्र इन्हों के सभाषण्डित रहे जिन्होंने ह्पंचरित नामक हुपँ का प्राप्यान निक्षा है।

हर्षवर्धन के जीवन पर समन्वयवादी ग्रुग का एव ह्वोनसाग के सम्पर्क का प्रभाव भीभव्यजित होता है। इनके नाटक में भी वस्तु-विन्यास, चरित्र चित्रए। सपा भावाभिन्यज्ञान में समन्वयवादी विचार व्यवत हुए हैं।

वैदिक एव पौराणिक धर्म में देवो-देवताओं का बोलवाला है। बौद धर्म में म्राचार-व्यवहार की पवित्रता पर बल देते है। व्यक्ति में मैंगी, पुदिता, करणा पादि भावनाओं को जाएत किया प्या है ताकि व्यक्ति का स्तर उन्नत हो। व्यक्ति भने हो देवो-देवताओं का माध्य सेता रहे किन्तु चार्रिक मुख्य हो देते सहान् वनाते हैं।

नामानन्द चरित्र प्रधान नाटक है। इसमें नायक को बोधिसन्द कहा गया है नयोकि वह करला से प्रेरित होकर नाग शखजूड की रखा के निये गरड के प्रति देहापंत्र करता है। काव्यधास्त्र में उसे धीरोशास घोर दयाबीर कहा गया है। सन्द्र, मान्भीयं, घोरायं प्रादि ग्रुणों के साथ नायक में जो करणा का सवार व्यक्त हुमा है उसमें हम करूग रस की ग्रामियक्जना देखते हैं। की ज्वयम की घटना से वास्मीकि प्रेरित हुए ये। शोक से मादि काव्य का सूजन हुआ। (बोक से नावसान हुआ। का साम त्या है। साम ते स्वसान हुआ। नामानन में भी विराम प्रौर तथा से कम्मावस्तु का भारम्भ होता है। नेमुनवस्त्र माता दिवा की देवा में सिंहासन को त्याम कर तपीवन को चल तथीन को चल तथीन को चल तथीन को चल तथी है। कावस्तु क्रमश विकास होकर नामक से चलियान में परिणत हो जाती है। नाटक का गही दू लान मनसान हो जाता है। किन्तु शास्त्रीय परम्परा दुंखान्त गाटक को स्वीकृत नहीं करती। मतएन कवि ने मएड द्वारा भग्न वर्षा से नामों की भीर भीरी द्वारा जलाभिषेक से जीमृतवाहन की प्रस्तु ज्योसन कथा जोड़ से हैं।

शास्त्रीय परम्परा इस नाटक में दयावीर की प्रधान रस मानती है िसका स्थापिमाव उत्साह है। नायक के विश्वान की मानना हमारे हृदय में उत्साह की भावना जपाती है किन्तु हम देखते हैं कि साथ ही साथ बह हमारे भीतर योक संवेदना भी जाइत करती है। इस तरव की स्थीला में यहाँ पर नाटक का महिल्ल परिचय टेना जीनन ही प्रतीत होता है।

नागानन्द में यांच थक है। प्रयम धक में शीमुतकेतु वायना राज्य पुत्र शोमुद्रवाहन की सीवकट पत्नी सिह्त वन म नते जाते हैं। परनाद शीमुद्र बाहन भी राज्यार छोडकर चित्रुमेवार्य वन में बना आता है। वहाँ गौरी के मन्द्रिर में बीगा बजाती मत्तवस्ती को देखकर उसके हृदय में मुद्राग पैदा हो जाता है। मनसबती के हृदय में भी प्रेम की लहुर दौड जाती है। हम दोनों में साम्युक्त का परियाक देखते हैं जिते कान्यदाहन में सन्माग प्रशास की सुन्ना दी गाड़ि है।

डितीय अक में जीमृतवाहन ग्रीर मलयवती की विरह दक्षा का वर्णन है, विरह की व्याकुतता में मलयवती प्रात्महत्या करने लगवी है। जीमृतवाहन लताबुह के पीछे छिता है, वह महागा सामने भाकर उसके इस साहस की विफल कर देता है। यहाँ नायक-नायिका के पुनीमतन से विश्वनम्भ गृशार का अन्त होकर सभीग गृशार सुरू हो जाता है। शक के अन्त में जीमृता वाहन ग्रीर मलयवती विवाह वरणन में वस जाते हैं।

तृनीय प्रक में बुसुमाकर उठान में विवाहोत्सव मनाया जा रहा है। जीमृत प्रपने प्रण्यासाय से मतयवती की प्रसन्न कर रहे हैं। इस प्रकार प्रथम प्रक से जेकर तृतीय प्रक की समाप्ति तक हम प्रगार रस का उप्प, विकास प्रार रिपान करते हैं। जवुर्य प्रक से दशा बरन जाती है। जो प्रेम की प्रार परिपान करते हैं। जवुर्य प्रक से दशा बरन जाती है। जो प्रम की सारा मत्यवसी पर कैट्रित सी, वन्यन से मुख्त होकर प्रारमात्र के लिये बहुने लगती है। जब राजकुमार जीमृतवाहन समुद्र तट पर सुम रहे हैं एक

हुद्धा स्त्री का करण क्रन्दन स्तर्तते हैं। यह हुद्धा स्त्री शक्ष पूटनाग की माता है भ्रीर वह उसका इकतोता बेटाहिजो भ्राज गस्ड का भोजन बनने आ रहाहै। जो मूतवाहन को जब यह पता चतना है तब वह शक्ष पूट की जगह स्वय को अर्थित करने का प्रस्ताव स्वता है। किन्तु शक्ष पूट भीर हुद्धा नहीं भावते।

मध्य के आने का समय निकट थ्रा रहा है। बुडा और शब्द इंड निकट ही समुद्र के तट पर गोकर्सी महादेव की बन्दना के लिये बते जाते हैं। उनकी इस सिशक अनुपरिचित से औमूलबाहन बन्धितला पर बैठे जाता है। गच्ड आता है और उसे नाम सनकक्तर अपनी चोंच से पहाड के जिलर पर उड़ा के बाता है। औनूत बहुत प्रचल है। आज उतने एक प्रास्ती की रक्षा के लिय अपना बारोर आपित किया है।

पांचवें प्रक में जोमूत के माता-पिता भीर परनी हते दूंजने-पूँचते वस्पार्थ पर भा पहुंचते हैं भव जहां राक्षण्य प्रकेश विकास कर रहा है। अबजूब से उन्हें सब समाधार नित जाता है। वे सावजूब को बाग केवर रखतारार का अनुसरण करते हैं भीर उस पर्वत तिवार पर भा पहुंचते हैं वहां राव्ह को शोच हो करत-विस्तत होरुर धंप्तावस्पा से जीमूत पड़ा है। वन गड़व को पता चनता है कि साहत आती नाम नहीं भिष्ठ विश्वित विस्तावस्पा से जीमूत पड़ा है। वन गड़व को पता चनता है कि साहत आती नाम नहीं भिष्ठ विश्वित विस्तावह्न है तो वह नामों के न लाने की भविता करता है भीर स्वर्ण से समुत बाहर पूर्व भक्तिन धरियानाशस्प्रीय नामों को उन्जीवित करता है कि नतु समस्त से समस्त से समस्त से से समस्त से स्वर्ण से समस्त से से से समस्त से से समस्त से समस्त से समस्त से समस्त से समस्त से समस्त से से समस्त से समस्त से समस्त से समस्त से से समस्त से से समस्त से से से समस्त से से से समस्त से समस्त से से से से से समस्त से से से समस्त से समस्त से समस्त से समस्त से समस्त से से समस्त समस्त से समस्त से समस्त से समस्त से समस्त से समस्त समस्त से समस्त समस्त समस्

नाटक ज्हेरच प्रवान है। इसका नायक जीमूहवाहन पादवं चरित्र के लिये स्वा स्मरलीय रहेगा। वह वित्ववित का उठज्वन प्रतीक है जो विशाल साम्राज्य के वैभव तथा सीस्य का परिस्थान करके ग्रमे भावा-पिता की सेवा के निर्मे तपेक्ष में भावत रहता है। मत्यव्यती के भ्रम के प्रकट होशा है। वह द्व कि साम्राज्य पार्थिय जीव है किन्तु वह द्व निश्वयी है। उसके द्व निस्वया में साम्राज्य साम्राज्य माम्राज्य कुर हुदय गण्ड पर पहता है और वह उसी क्ष्य माम कुर हुदय गण्ड पर पहता है और वह उसी क्षय में हिसा स्वाप साम्राज्य कुर हुदय गण्ड पर पहता है और वह उसी क्षय में हिसा स्वाप से लिया देता है।

नापातन्त में मुख्य रख बया है? इस जियस में नमीखकों में गहरा मतीबेंद रहा है। कुछ समीखक इस्त्र शास्त्र रस की अवान मानते हैं क्वोंक नायक बीमुनवाहन राजवाट स्थापकर माता-पिता की देवा में तथीवन वज देवें किन्तु यह भूगी समीखा है स्थोकि प्रयम, दिनीय भीर नृतीय अब श्राप्त सस है भी रखें हैं। जी नायक मनयबती को नविशित वर्गन कर सकता है उसे शास्त्र कैसे कहा जाय रैदीरिय नृतीय सक में मलयबती के मुख का वर्णन— इव ते भ्रूततोद्भासि पाटलाघरपल्लवम् । मुख नग्दनमुद्यान ततोऽन्यत्केवल वनम् ॥

प्रयाद भीहे लताएँ हैं, लाल होंठ पत्ते हैं। मुख नन्दन उद्यान है। घौर इसी दूरम मे जीमूत मलमवती से कहते हैं कि 'सदि तुम्हारा मुख कमल के समान है तो इस पर मधुपान करता भौरा क्यो नहीं दिखाई देता ?

ग्रवि मुखमिद मुखे सत्य समंकमलेन ते

मपु मपुलिह किन्वेतिसम् पिवन्त विमाध्यते । प्रयम तीन श्रक श्रूपार से परिपुर्ण हैं। इनमे शान्त रस के प्रधान होने

की बात ही समाप्त हो जाती है। सो प्रमा इसमे ऋगार रस प्रधान है ? नहीं। जो प्रेम पूर्वार्थ में व्यक्ति के जिये उदित हमा या वह उत्तरार्थ में प्राणिमात्र के लिए जामत हो उठा है.

निये उदित हुमा या वह उत्तराई में प्राणिमात्र के लिए जाग्रत हो उठा है, यहाँ तक कि ओमूतवाहृत मध्ये असक गरुड पर भी दयाजु हो जाते हैं और उसे महास्मन् सब्द से सम्बाधित करते हैं—

शिरामुखे स्वन्दत एव रक्तमञ्चापि देहे मम मासमस्ति । तृष्टित न पश्चामि तव महात्मन् कि मक्षणास्व विरतो गर्दनन् ॥

साहित्यकारों ने इस पद्म को दयाबीर के उदाहरला में रखा है। इस दिशा में कई भन्य उदाहरण भी प्रस्तुत किये हैं जिनके वल पर दयाबीर को ही मुख्य रस सिद्ध करने का प्रयास किया है।

ु उत्तर में कह सकते हैं कि रस्रो की मिय भनुकूलता भीर प्रतिकुलता स्थिति पर निर्भेर करती हैं उदाहरण के लिये—

एकतो रोदिति विया ग्रयरतस्तूयंनादनिर्घोष ।

प्रम्लारलरमेन च भटस्य दोलायित हृदयम् ॥

, एक घोराप्रयारो रही है। दूसरी घोर युद्ध का विगुल बज रहा है। प्रम घोर शीय के बीच सैनिक का मन डावाडोन हो रहा है। घर में रहूँ या युद्ध में आर्जे।

यहा उत्साह को मुख्य मान कर विश्वनाथ ने रित को मुखोभूत माना है। नागानन्द में भी चौथे भीर पाचने अको में जहा दया की भावना भवल हो उठी है दयाबीर रस है, पहले तीन सको में पृष्टागर रस है। वह गुखोभूत होकर प्रधान रस का विरोधी नहीं रहा अधितु पीयक है नयोंकि जो रित ब्यनित में केवित थी. आधियां में विश्वत हो गई।

काव्यशास्त्रके ब्रतुसार मुख्य रस श्रुगार भ्रषया बीर होना चाहिए। विश्वनाय ने कहा है —

"एक एव रक्षोऽङ्गी स्थात् श्वगारो वीर एव या" ग्रन्यरक्ष उसके पोपक होने

चाहिएँ। विरोधी रसी का समावेश करना हो तो उन्हें धनुकूल बनाना होगा। इसी में कवि की निष्रुणता व्यक्त होती है।

नागानस्य भे सभी रसों का समावेग अनुकूलतया हुआ है। जीमूतवाहुन की पितृ सेवा मे शान्त, मनयवतीप्रेम मे प्रशार, विट चेट विदूषक के स्वय मे हास्य, समबान वर्णन मे रीट एव बीमस्य, नृद्धा के त्रास मे भयानक, उसके कन्यन मे कहण्, अमृत वर्षा मे अद्मुत—इन सभी रसों का समावेश है। अनुकूल एव प्रतिकूल रसों के समन्यम मे कवि ने जो भगनी प्रतिभा का परिचय दिया है वह शायद हो कहीं अन्यत्र प्रायत हो।

भ्रापार और दयाबीर के प्रतन्तर नातानत्व में करण् रख का स्थान है।
यह करण् विप्रवन्न करण् से भिन्न है। विदवनाथ ने साहित्यदर्गन में इन दोनों का मेद इस प्रकार व्यवत किया है—नायक नायिका में जब एक के नृत होने पर दूसरा हुकी होता है तक करण् विप्रवन्न होता है। जेंसे पुण्डरोक की मृन्यु पर महादवेता को शोक। इन दोनों के क्षेत्र मनत्व प्रवत्य हैं। करण् विप्रवन्न में स्थायिनाव रति है। इसमे एक की मृन्यु हो जाने पर दूसरे को पूर्वावनन की प्राधा ननी रहती है और उपका सकेत पाकासवाणी भावि के प्रायत हो जाता है। युद्ध करण् में स्थायिमाव बोक है उसमे पूर्वमितन के पूर्व बकेत नहीं होते, यद्यिक कभी कभी देववा सुर्वामितन ही जाता है।

विश्वनाय कविराज कहते हैं— यूनोरेकतर्राहमन् गतवित लोकान्तर पुनर्लेग्पे । बिमनायते यदैकस्तदा मबेरकदएविप्रलम्मास्य ॥

धौर वही पर कक्ष्ण रस की भिन्नता उन्होने इस प्रकार व्यक्त की है-

शोकस्थायितया भिन्तो विश्रलम्मादय रस विश्रलम्भे रति स्थायी पुनस्सम्मोगहेत्क ॥

शसन्द की शृद्धा माता का विकाय सुद्ध करुए का उनित उदाहरए। है। उनका प्रातप्रभाप कठोर हृदय की भी द्वीभूत कर देता है—' हा पुत्र शसन्द्र कथ ज्यापाद्यमान किलाद्य स्थमसा इस्टन्स ।''

कितना स्वाभाविक इन्दन है यह बाती वृद्ध माता का । इसी स्वाभाविकता में कवि की कला दिखती है।

युद्धकरए। का एक भ्रन्य उदाहरए। दाक्षचूड का क्रन्यन है। जब उसे पता चलता है कि गरुड गलती से चोभूत को उठा ले गया है तो वह सोक को इस प्रकार प्रकट करता है— हा निब्धारणैकवान्यव हा परमकार्काणक, हा परदुखदुखित, यय नुखलुगतोऽति प्रयच्छ मे प्रतिबचनम् ।

जोमूतवाहन के पिता जीमूतकेतु के विसाप मे भी हम शुद्ध करए। का स्वरूप देखते हैं—

निराधार धेय कबिय शरण यातु विनय सम सान्ति बोडु क इह बिरता दानवरता। हत साय साय प्रजंतु कुचरा पदाश करुए। जगरकुरस्न शुग्य स्विय तनय लोकास्तराती।। हा बेरत कर क्टब्बिय या परिस्थान मतोडीन ?

6, 477, 414 5,04114 41 4147

योर

वितुष्तशेषाञ्चतया प्रधातान् निराधयत्यावित वच्ठदेशम । प्राणान् वहत्त तनय निरोध्य कथ न पण शतथा प्रधास ॥

ग्रीर पन्त मे जब मराणासन्त जीमूतवाहन माता पिता की पन्तिम बन्दना करने हैं ग्रीर कहते हैं —

यात्राज्यमूनि न वहन्ति विचेतनानि श्रोत्र स्फुडाक्षरपदा न गिर श्रूरणोति । कष्ट निमोलितमिद सहसैय चक्षु हाँ तात पान्ति विवेशस्य ममासदोऽपि ॥

भीर मृत्यु के पश्यात् अब उसके माता पिता, पत्नी और राज्युक विसाप करते हैं तो श्रोता एव प्रेसक के हुदय में करुएा का सचार होने लगता है। दयाबीर नायक में जीवन के प्रति हुए मोह का प्रदर्शन स्वामाविक तो प्रदर्श है किन्तु उसके चैंग प्रीर उस्साह की शिमिल कर देता है। किंव की यह नवी प्रमीच्ट द्वारा इस पर विचार करना चाहिए।

## भास के नाटकों में करुण अभिव्यंजना

—डा० जगदीशदत्त दीक्षित

'नाट्य भिन्तरुचेर्जनस्य बहुघाष्येक समाराधनमा' के भनसार रूपको के दर्शन, पठन से सामाजिकों के हदय में रसोद्रेक उत्पन्न करना ही दश्य काव्य का प्रमुख लक्ष्य है। विभाव, ग्रनुभाव तथा सचारी भावों के सयोग से ही रस की निष्पत्ति मानी गई है। सामाजिकों के हदय में जो 'भाव' रहता है जो कि उपके मानस के धर्मनेतन या प्रवचेतन भाग में छिता रहता है वही छिया हमा भाव उसर कर चेतन मन की लहरों में शियत होता है। यनक्जय ने काव्य या नाटक मे उपनिवड धार्यप(दृष्यन्तादि) के सख-द ख. हर्ष-शोकादि भावी के द्वारा सामाजिक के हृदय का उसी भाव से भावित होना — उस भाव तथा सामा-जिक के भाव की एकतानता को 'भाव' कहा है। 'भाव' की व्यत्पत्ति इसरे प्रकार'से भी की गई है - भाव वह है जो रसो को भावित करता है, या 'भाव' बह है जो कवि के घान्तरिक भाव को भावित करता है। कोई भी रस सामा-जिक के ही सहकारायन्त स्थायी भाव का व्यक्त रूप होता है अस उसे भारमस्य या परस्थ को भेद भ्रान्ति सं दर रखना चाहिए। इसी रस को रस-पास्त्री मानन्त, भ्रातीकिक, दिव्य तथा ब्रह्मास्वादसहोदर कहते हैं। रस के साधक भाव को ही शिखिक सचारी भावों से प्रलग करने के लिए स्थायी भाव की सज्ञादी जाती है। कतिपय विचारक रसो को बाठ बन्य नौ तथा कुछ और भी दल मानते हैं। दिश्वनाथ वस्सलमाथ की तथा रूपगोस्वामी उज्ज्वल नीलमिक ग्रन्थ में माध्येरस (भिन्त रस) की करपना करते हैं। भोज ने श्रुद्धार प्रकाश में केवल एक रस स्युद्धार ही तथा भवभूति ने कहता ही तथा ग्रन्थ रस उसके विवर्त माने है। वास्तव में सामाजिक के हृदय का सस्कारा-वस्थित भाव ही रस में परिएत होता है। सानन्द तथा मुख की सुलभक्षा के कारण श्रुगार का भाव सुलभ है तथा उसका ही धनुगामी हास्य है किन्तु इसके विगरीत करुण की स्थिति है जो प्रतिपाद्य विषय है। इसमे

सुखदु लादिकैमविमविस्तद्भावभावनम् । दशरूपक ४/३ रमान् भावयन् भाव , कवेरन्तर्यंत मात्र भावयन् भाव । दश्यः

सामाजिक के हृदय का संस्कारायस्थित शोक नामक स्थायिभाव? जब अनिष्ट की उपलब्धि के रूप में बन्धनाश या सम्पत्तिनाश ग्रादि ग्रालम्बनविभाव द्वारा उदबुद्ध, दाह, व्यस ग्रादि उद्दीपन विभाव के द्वारा उद्दीप्त शोक की व्यञ्जना करने वाले बाध्यपीभत पात्र में विनाश, भूमिपरिसर्पेश, बदन बादि के प्रतुभावों के द्वारा व्यञ्जित विपाद भादि सचारिभावों के माध्यम से पुष्ट होकर नाटक में उसी प्रकार प्रतीत शोक स्थायिभाव के साथ साधारणी-करण या तादात्म्य होकर व्यक्त होता है तो कव्या रस कहलाता है। क्रव्या रस का स्वायिभाव शोक है। स्थायिभाव का प्राधान्य ही रसोत्पत्तिदायक है। धनज्ञय<sup>3</sup> ने स्थायिभाव की समुद्र से तुलना करते हुए लिखा है कि समुद्र के अन्तर्गत कोई भी खारा या मीठा पानी मिलकर तद्रप हो जाता है। इसी प्रकार प्रधान स्यायिभाव ग्रन्थ भावो को तद्रूप बना लेता है। ग्रपने प्रियतम या बन्धु के वास्तविक बिनाश या भ्रमवश ही उसके विनाश के निश्चय हीने के बाद करुणा की श्रमि॰यन्ति की सीमा श्रारम्भ होती है। उसमे पूर्नीमलन की आशा नहीं रहती पत्राय करण रस नैराश्यमय होने से निरपेक्ष रस माना गया है। भवभृति ने भी 'तटस्य नैराश्यात' कहा है। रसो की ग्रजी-किकता के साथ उनकी सुखदु खरूपता के विषय में धनिक, धनञ्जय, विश्व-नाथ ग्रादि रसो को ससरूप ही मानते है।

करुण रस तथा बिप्रताभ भूरक्षार के भेद को स्वय्ट करते हुए कहा गया है कि प्रीमधों के जीवन काल में मृत्यु के पूर्व का बियोग विप्रतानमात्वांत है व्यक्ति मिलन की धाता में स्वाधिभाव रित होने के कारण किन्तु मृत्यु के उत्तरान्त शोक स्वाधिभाव होने से करुण की सीमा प्रास्थ्य हो जाती है। ऐसे भी उदाहरण है जहां बस्तुत मृत्यु होती नहीं है किन्तु मान की जाती है। उद्यक्ती मृत्यु के बाद भी मिलन की धाता वन जाती है। जैसे कादम्बरी में पुरुष के वाद भी मिलन की धाता वन जाती है। जैसे कादम्बरी में पुरुष के बाद भी मिलन की धाता वन जाती है।

<sup>2</sup> करणुरस—सापन्तेश - विनिपतितेष्ट जन-विप्रयोगविभवनायवषयय विद्ववोपयानश्यसनसभोगादिभिवभाव अश्वपातपरिवेवनमुख्योगस्न वैवय्यसस्याग्रतानि स्वासम्वितोपादिभिपनुमाव व्यभिचारिभिष्ठ निवेदन्यानिविन्ती-सुवयवेण प्रमामोह्भमभयविषादरै-वस्याधिजवती-मादा परनार सारालस्य स्टारस्तम्भवेषुयुक्तियां प्रमानिवादरै-वस्याधिजवती-मादा

<sup>3</sup> विरुद्धैरिवरुद्धैर्वा मार्वेविच्छियते न य । भारमभाव नयत्यग्यान् स स्थायी लवसाकर ॥

<sup>4</sup> करुणस्तु शापक्लेशिकितन्यतितेष्टजनिषप्रयोगिकिमवनाशवधवन्धसमुत्यो तिरपेक्षभाव ॥ ना० शा० ६/४६ के वाद गद्याश

प्रस्तुत विषय मे प्रादिनाटककार भास ने प्रपत्ती प्रखर प्रतिभा में ऐसे प्रतिमान स्थापित किए जिनका परवर्ती नाटककारों ने भनुकरए किया है। इनके नाटक रगमचीयोपयोगिता की स्टिट से सर्वातिशायी हैं।

सर्वप्रथम भास के सर्वप्रसिद्ध नाटक 'स्वप्नवासवदत्तम्' के प्रमुख पात्री की कारुश्विक समिन्यशना को सापके समक्ष प्रस्तुत किया जाता है। कथावस्त्र के चतुर चितेरे भास ने बहाचारीपात्र की योजना द्वारा वासवदत्ता की ग्रम्निदाह की वार्ता प्रसारित कर उद्विग्न उदयन का वर्णन करते हए कहा है<sup>थ</sup> कि वह राजा बासबदत्ता के मृत्यु समाचार को सुनते ही सामान्य-जन की भौति भूमि पर लोटता हमा हा वासवदत्ते । हा प्रिये । हा प्रियशिष्ये इत्यादि स्रनेक शब्दों में प्रलाप करने लगा। चतुर्थाह्न में विद्वयक के पूछने पर कि तम्हे वासवदत्ता तथा पद्मावती मे कीन श्रिय है वह मधने को वासवदत्ता के प्रेम से व्यथित हो बतलाता है। धारो वार्तालाप में विदयक के सुष्ठ खाने को याद दिलाने पर ही बासबदत्ता मर गई है वह द खिल होता है। विदयक विधि की अनितक्रमछीयता बतलाकर सान्त्वना देता है । किन्त कहता है कि बत्यस्य व तुम मेरे हृदय की स्थिति की नहीं जानते हो, गाढे स्नेह का परिस्याग कठिन है जिसे स्मरेण करके मुभ्ने दुख नयाही लगताहै। उसकी भौक्षों मे ग्रांगु मा जाते हैं। पद्मावती की शिरोदेदना के समाचार से द्रवित होकर वह "पद्मावतीमपि तचैव समर्थवामि कहकर चरम कष्ट का अनुभव करता है। विदूषक के साथ वार्तानाप में उज्जयिनों के स्मरण से वह बासबदता<sup>8</sup> के भपने साथ भगाकर भाते हुए तथा अपने प्रियजनों के वियोग में श्रांसुओं को ग्रपने वक्ष स्थल पर गिराना बतलाकर कहला को ही सजग रखता है। प्रकृति के मानवीकरण में घोषवती वीरण से वार्ताखाप करन में उसकी दशा उत्तरराज-चरित में राम जैसी है-तुम तो दिलाई देती हो किन्तु तुम्हारे बजाने वाली नहीं। साथ ही बीएए। बजाने के समय किए गए कायों का विवरए। देता हमा द्र खित होता है।

<sup>5</sup> स च महीतलपरिसर्परामुपाटनशारीर हा वासवदत्त । हा प्रिये ।' स्वप्न० १

 <sup>6</sup> पद्मावती बहुमता 'वासवदत्ताबद्ध न तु ताबग्मे मनो हरति ॥ स्वप्न० ४ चिरातुखलूपरता वासवदत्ता ।

<sup>7</sup> द ख त्यक्त बद्धमतोऽनुराग

उ स्मरास्यवस्थाधियते गुताया प्रस्थातकाले स्वजन स्मरस्या बाल्य प्रवृत्त नयनात्त्रकान स्तेहाममेवारित पातयस्या ४/४ ट्यािस घोपवति, तातु देवी न पश्चाित चर्याय योवनती प्रिया ओलोसमुद्गह्म" स्वेदस्त-गान्तरामुवान्युपपृहितानि ६/१, २,

हाहा गता किल बन बत मे तनूजा. । प्रतिभा २/४

नासनरला— जो निवाहामोद से सकुल पान पुर को छोड़ कर प्रमद नन में मन बहुताने के वहाने प्रपने प्राप को दोव देती है तथा प्रशाहित्य— प्राप जुन भी धन दूसरे के हो गए। कोतुकमाला काना गूंपने के सिए जब उससे कहा जाता है तो भी बह कहती है पानती मुझे ही करना था, देव बडा कूर है। पपानती को अस्वस्थता के अवसर पर भी वह विराही उदयन के वियोग में शान्ति प्रशास करने वाली पपानती भी अस्वस्थ हो गई, देव बडा कूर से शानित प्रशास करने वाली पपानती भी अस्वस्थ हो गई, देव बडा कूर

बस्तुत बासवदता के वर्सन को करण में न लेकर विश्वनम्भ ऋज्ञार की भी माजक कर सकते हैं क्योंकि उसे माजूम है कि उदयन विश्वनान है उसे देखते के लिए ही वह जीवित है किन्तु वह सर्दव प्रपत्ने भाग्य की दौप देती है।

प्रतिमा—नाटक में राम के वन चले जाने पर महाराजा दशरण तथा महारामियों के वार्तालाण में राजा दशरण सप्यत्त दुवी है। राम को लोक का गुज्द र तेशा? वधा वस्यण में ते विषय में — मेरे पुत्र वना चले गए कह कर देवला प्रकट करते हैं। दशरण प्रपन्ने को सपयशोभाजन कहते हुए प्रपन्ने को "प्रमत्या वयम्" वक कह दालते हैं। कैस्यों को कासी सम्बोधन देते हुए सुमन के वारिस साने पर पूछते हैं कि सारे लोक को सोक-समुद्र में डुबोने वाली मुम्मे कुछ उन्होंने कहा है। "

राजा दंगारप की देखां की दमनीयता का वर्णन ब्रट्टब्य है। जैसे अनयकाल के समीप मेद पदंत चनायमान हो, महोदिष सूख रहा हो, सुर्थ गिर रहा हो और केवल मण्डलमान दृष्टिगत हो इस प्रकार राजा गिषिल देह तथा बाह नाने हो गए हैं।

राजा बोर-बार उठते हैं गिरते हैं — भीर जिस दिशा को राम सीता गए हैं उपर को ही देखते हैं।

कीशत्या रोती हुई दशरण को समकाती है कि मैं ही, कठोर पुत्र वाली हूं। राजा स्वय को इन्द्रियों का दास स्वीकार करता हुमा मामिन पीडा की समित्र्यानित करता है कि में इसे न सहर कर सकता है, म हटा ही सकता है।

इतना ही नहीं इस प्रकार के रहन करने वाले राजा की गनिनगरण भी निन्दा करते हैं। वे मुमन के बारा कैकेबी से कहनाते हैं कि प्रव राग मन चले गए, मैं आए रवाण रहा हूं। तुं पुत्र का जल्दी चुना, तेरा पाप सपल हो, इस प्रकार तेरा सभीप्ट विद हो। 100

<sup>9</sup> किमप्याहु कि ते सकलजनशोकार्एं वकरण २/१४ 10 गतो राम प्रिय तेऽस्तु त्यक्तीऽहमिय जीविते ।

क्षिप्रमानीयता पुत्र पाप सफलमरिस्वति ॥

भरत के अयोध्या नौटने पर सूत मन मे अतीव व्यग्र है कि पिता के प्राणों के त्याग, माता की ऐश्वर्य-लोलपता तथा बढे भाई राम का बनगमन इन तीनी 1 दोषों को भरत से कौन कहेगा। भास न अपने ताटक प्रतिमा के नाम की चरितायंता में मृत राजाओं की प्रतिमाधी की मन्दिर में स्वापना की है तथा वहाँ देवकृत्निक भरत को दिलीप, रधू तथा धन की प्रतिमामी को दर्शाता है किन्तु साथ मे ही दशरय की प्रतिमा को देखकर भरत व्यप्न होकर प्रश्त करता है 13 कि जीवित राजाधों की भी प्रतिमा लगाई जाती है किन्तु देव-कुलिक कहता है, नही, केवल मृत राजाओं की । साथ ही वह भरत से कहता है कि साप ऐसे राजा की प्रतिमा को क्यों नहीं पूछते हैं जिसने कि सपने प्राण राज्य को स्त्री घुस्क मे दिया है। यह सुनते ही भरत मूर्खित होते हुए कहते हैं कि मैं दशरबपुत्र 13 भरत हूं, कैकेशोपुत्र नहीं तथा वह पिता, आता से रहिन भरण्यभूत भयोष्या मे जाने के लिए इस प्रकार दौट रहा है जैसे कोई पिपास शुष्क जल वाली नदी की ग्रोर जा रहा हो -- भरत ग्रपनी माता कै केयी को गगा-यमुना 1 र्न नदी के मध्य कुनदी की उपमादेता है तया पति के प्रति 15 द्रोह करन के कारण उसे अमाता की उपाधि तक दे देता है। वह कंकियी को धिवकारते हुए कहता है कि राज्य की लोभी तुने राजा के प्राएों की चिन्ता नहीं की, ज्येष्ठ पूत्र को वन भेग दिया, जनकदूलारी को वल्कलदस्त्र पहने देखकर भी तुम्हारा हृदय फटा नहीं 16, स्नाश्चय है कि ब्रह्मा ने तुम्हारा हृदय बच्च के समान कठोर दनाया है।

ग्रहो घात्रा सुध्ट मवति हृदय बळकठिनम ।

<sup>11</sup> वितु प्राण्वित्याग मातुरैश्वयलुग्बताम् । ज्येष्ठमातु प्रवास च त्रीत् दोषान् कोऽभिधास्यति ॥ प्रतिमा ३/४

<sup>12</sup> भरत —िक घरमाशानामपि प्रतिमा स्थाप्यन्ते देवकुलिक.—न सलु, प्रतिक्रान्तानामेव ।

<sup>13</sup> येन प्राए।श्च राज्य च स्त्रीशुल्कार्थे विसर्जिता । इसा दर्शरपस्य स्त्र प्रतिमा किं न पृथ्छते ।। प्रतिमा ३।८

<sup>14</sup> भरत — दश्यरपुत्रो भरतोऽस्मि न कैकेट्या । ध्यरोध्यामस्वीभूता पित्रा प्यात्रा च विकताम् । विपाताकोऽनुवावामि झीलतोचा नदीमिव ॥ १/१०

<sup>15</sup> गगायमुनयोर्मेच्ये कुनदीब प्रवेशिता । प्रतिमा ३/१०

<sup>16</sup> भतृंद्रोहादयस्तु माताप्यमाता । प्रतिमा ३/१८ मगद —हा महाभाग ।

इतना ही नहीं, भरत राम के बिना अयोध्याको अयोध्यानहीं मानते भ्रोर जहाराम है वही अयोध्याहै वहते हैं।

तत्र बास्यानि यत्रामी वर्गते लक्ष्मलात्रिय ।

भाषोध्या त विनायोध्या सायोध्या यत्र राधव ॥

सुमन्त्र अपनी लम्बी मायु को भी बोपी ठहराते हैं कि लसके कारण उसे ये सभी इत्य देवने पढे। राजा की मृत्यु, राजपुत्र राम को कष्ट, मेंपिली-प्रणास भादि 'से गुण इन बहुत्तपद्धनापूर्या' वहते हैं।

१ श्रमियेक — नाटक में बाति की मृत्यु के सबसर पर बातिमुत्र सगद की कारिएक उत्ति लग्न होती है कि ये सानररात्र 17 झरस्त सत्याती होते भी साज कीला शारीर ने मृत्यी पर पड़े हुए हैं। बालो से विसे हुए ये माज हो प्राण राधान कर स्वयं जाते के इच्छक हैं। 18

२ प्रविमारक — छटे धक मे मीनीरराज धपने पुत-पीक से पिह्नल होता हुमा बहुता है कि मेरे हुक्य मे पुत-पोक तीव गटि से व्याया कर रहा है। मेरी खुदि <sup>19</sup> जिता से धाकुत है। मेरा गला रूप गया है। मैं प्रवस्त बनाती तथा रुपबान् धपने पुत्र धिमारक का स्मरण करता हूँ। कीजायन 19 मिला की वसनीय स्थित गर इ जी होता है।

सानदस--सामाजिक नाटक में साहदत हमय बनहीनना के कारण हुनी है तथा हुओं के प्रतुमन के नाट ही सुक पच्छा नकता है। सुक हि दुका-यमपुरूप शीभतें। पमहीन व्यक्ति कीचित ही मुत ने ममान है। यदिवा<sup>30</sup> के कारण हुमरी ना जिया नया पाप भी उनके तिर ही मड दिया नाता है। स्रिडता<sup>32</sup> सभी दोगों का पर है। उसके यही परोहर क्य में रखे आमूपण सीरो हो जाने पर जब नह दू जित होगा है तो उसकी पनी प्रयम् सामुक्ण उन्नारकर देवी है। इस समय उसकी कार्यफा प्रतिकार मिश्विमन वेती गिर है।

क्षितितनपरिवर्ती सीरासर्वाङ्गचेष्ट

शरवरपरिवीत ववनुभुत्सूज्य देह

किमभिलपसि बीर स्वर्गमद्याभिगन्तुम् ॥ २/१४

18 यो मे पुत्रगत सीको हदयस्यो विजृम्भते ।

नितार्कृतस्य ब्रजतीय नृद्धि नानग्रभ नाप्याहतगर्गयः च । प्रविमा• ६/२,३ 19 प्रविद्धौ नार्गाणा प्रवर्गतः अनः पाधिवयनः विपत्ती विसप्यः तीववमति-दोषा जनगति । स्रमारागः इत्तुकाः श्रृतसुखनुद्धारः नृपतिमः सुमूदम दण्यपने मतिवत्वविद्यागः मृपुरुषाः ।। प्रति १/४

- 20 बाव कर्म च यस्परैरिंग कृत तत्तम्य सम्भाव्यते ॥ चार० १/६
- 21 शकनीया हि दोवेषु निष्यभावा बरिव्रता ॥ चार० ३/१५

<sup>17</sup> मतिवलनयशाली पूर्वमासीहरीन्द्र ।

ब्रयत पुरवो नारी वा नारी सार्थत पुमान् ॥

इस दरिद्रता के कारण वह भपने कुल भीर दरिद्रता दोनों को धिनकारता

हुमा विह्वल होता है। घिरभो कुल च पुरुषस्य दरिद्रता च।

हस नाटक में पंतनाश जन्य कारिएक भिभव्यक्ति का सुन्दर प्रवर्धन हुआ है। इसी का परिवृह्ण गुच्छकटिक में किया गया है। पारवाल भ्रातीवकी की कर्डु प्रालीवना कि सस्कृत के नाटक सुलात्त हो होते हैं डकका निराकरण करने वाला भारत स्पर्क 'उक्तम है जिसमे भीम धरनी गया से दुर्गोयन की ज्ञान के जूर-भूर करके उसकी भार देता है।

भीम दुर्योग युद्ध में पहले दुर्योधन की गढाझो के प्रहार से भीम की वियलता की देखकर प्रथम द्रष्टा इसरे से कहता है।

दैन्ययाति युधिष्ठरोऽत्र विदृशे बाध्पाकुलाक्ष स्थित

दुर्शोधन बलंदन मे दुलित हो कहना है कि में ग्राधा भरा हुमा शरीरधारण किये हैं भाग प्रसन्त होष्ए-कोष खोडिये, कुरुकुत को अन देने के लिए इसे स्रोबिये, वैर विग्रह भ्रव नष्ट हो गए।

ब्तराष्ट्र पुत्र कोन से व्यथित हो कहता है कि घाज में पुत्र को नहीं देख पाते के कारण वस्तुत प्रत्या हुमा मानता हूं तथा पुत्रविनाद से राज्य को भी धिनकारता हैं। (पुत्रप्रशासविकल धिगस्तु राज्यम् ।

दुर्गोधन धरवत्यामा के पूछने पर दू शी होकर उत्तर देता है कि गुश्तुत्र । फलमपरितोधस्य यह धरान्तोय का ही फन है प्रत्त में राजा दुर्गोधन प्राद्या त्यागते समय अवीव व्यवता में कहता है कि ये कहा को मागे करके मेरे सो मार्ट उपस्थित हैं। समिमन्तु कृद्ध हो कर मुझे लक्कार रहा है। ये कालप्रेषित विसान मुझे लेने के लिए आ गया

बालवरित--कृष्ण नीता पर प्राथारित इस नाटक में बबुदेव की उक्ति से करण की प्रिनिक्ति मार्गिक है। वे कहते है कि तर्डकों के नास के होक से कीएा इस वरीर को यारण करता हुआ में निर्देय राजा से बुताया हो है घोर पराधोग नीकर को तरह जा रहा हूँ। वे कहते हैं कि चाहे कोई व्यक्ति राजा में करता है प्रथम नहीं करता दोनों दसाफों में भय घोर अभय से उसे राजा के पास जाना परता है। जब कस कहता है सडकी हो या लडका

<sup>22</sup> भूमौ मुजाम्या परिकृष्यमाण स्वदेहमधींवरत बहामि १३ १।३०

<sup>23</sup> वर च विग्रहरूथाश्च वय च नष्टा ४/३७

<sup>24</sup> परित्यजन्तीय मे प्राणा, एतत्कर्णमग्रतः कृत्वा समुन्यित प्रात्वातम् । कर० कृद्धोऽनिभाषते मामिमिन्यु । एव विमान कालेन प्रेपित । वारि-कालु स्त्री लामिकिकत स्लेडी भवति बालचरित ।

मुक्ते दक्षकी दूरवाकरनी हो होगी तो बनुदेव पूजी कहते तूए तथा तक दियों में दिश्यों ना सिवक देते हु होता है कहते हैं किन्तु वह नहीं मानता 1 दानोवर कछानुर की समर्थन पहुंच होता है उस समस्य का पर्णन कारणिक है कस से मुद्द से रक्त बहुत है, उसके नेज पूम गये हैं। कम्या, क्य, किट, आतु, हाय क्योर कर पूर पूर हो। यह हैं। क्योर कर पूर पूर हो। यह हैं। क्योर कर पूर पूर हो। यह हैं। क्योर कर पूर पूर हो। यह है। यह विभाग हो। यह विभाग शिवर वाले पहाड की तरह प्रतीष होता है।

इस प्रकार भाग के नाटकों में विभिन्न-विभिन्न स्थलो पर जीवन की विविधतार्घों में कारुणिक ग्रीसब्यञ्जना के स्वरूप को ग्रीसब्यक्त करने का महाल प्रवास है।

किन्तु इतना धवस्य है कि भास कल्पना प्रभविष्णुता एव सुन्दर तथा प्रभिनेषता की शेष्ठता के कारण नाटकों के क्षेत्र में प्रद्वितीय रहते हैं।

२५ विस्नीर्णनोहितमुबः परिवृत्तनेशो, भानास्यकण्ठकरिजानुकरोरजङ्घ । विच्छिन्नहारपतिताङ्गदमम्बमूत्रो बच्चप्रभानदिखर पतितो यथाहि.। भारु ४१११

## डा० राघवन कृत छनार्जली में कहण की श्रभिटपंजना

. डा० उज्ज्वला शर्मा

सरहता रूपक ने विवेचन के अन्यमं में, विशेष व्या से उनके रखनक के स्रवनीकन के प्रमण में, अरतमृति के तादयनाहरू की चर्चा स्पन्तिस्य हा गाती है। नादयगाहरू का विधान है कि काव्य को रस से उसी पक्षाने फोत होना की होना चाहिए जीने मधुसान से उदास की भूमि पूर्यावकीं होगी है—

प्रस्कुत प्रकरण भी क्यायस्तु यवात ऐतिहाभिक है, एक लोकरा-प्रशास दुत्त पर साधित होने के कारण ध्रवत काल्यांक है। समानकी नी क्या कर्णयरप्या से सामत कोक्युत करने में रस प्रतिकरण वृत्त की क्षमता विश्व होकर चेताता भी समिभूत करने में रस प्रतिकरण वृत्त की क्षमता विश्व के कक्णुतम क्यायस्त्रकृष्टी से कर्यांच्य क्या नहीं हैं। सहहत नाट्य प्रस्था को अनुतीती होने के कारण स्वधित का रायपा ने प्रकृति निर्माण क्या को नवीत मोड देकर मुख्यपंत्रसाधी बना दिवा है तथार्थ करण प्रसार के साहस्य के कारण सहस्यों के चित्र को क्रव्यु रस की पावन प्रसार के प्राथायित करने में क्वित नी पूर्ण सकत्य प्राप्त हुई के ने प्रस्तुत प्रकरण में प्रकृतिक विश्ववस्य प्रभूति के स्वत्र से में परिणित्त करण विप्रक्रमण कहा जा सकता है। क्वित्य स्वत्य की अनुभूति होंगी है उसमें चित्र में

<sup>1.</sup> नाट्यशास्त्र ७ १२०

प्रसङ्ग गर्धाप सम्भोग प्रत्यार का है तो भी कथा का पूर्वपरिचिति से धौर धनाकेंगों को ततीय धन्द्र में कहे गए निरासाजनक सकते से सहत्य का चित्त सम्मायित दारुष प्यवधान की प्राश्चाका के जगरास कराज की क्षाया से प्राविष्ट रहता है। धनाकेंसी के प्रस्थान के उपराग्य समाज की कूर परम्पराधों से समञ्ज ततीन विधाता की कुरता को विकारते हुए कहता है—

िंक जन्मान्तरवासनेति बचर्न, सोन्दर्यमेवविव, कृषान प्रयमे क्रायुर्जेव जब्क्त्याकृत्य समोहवेत् । ता भृत्या सृज्य विद्यानमम् इत्तीत्ता गृह्मानस्य या इच्डायामपि दुर्गमा विदयती यिक् क्रीयंभेतद्विये ॥° खुटे मह्नू मे सलीम धनाकंत्री के प्रेस से उत्तमस हो गया तथा धाने वाले

बड़े घड़ में सभीम प्रनाकंती के प्रेम में उत्पत्त हो गया तथा धाने वाले स्वयागी वे सपर्य करने को कटिबद्ध है। प्रेम में धानेवाले यह विष्ण प्रेम की पुष्टितों करते ही हैं साथ ही करण दा भी सम्यक् परियाक दन स्वर्ती में परियोग्य होता है—

यदेव प्राप्यते कृच्छ्रात्तदेव परम सुखम् ।

वियोगविष्टनकष्टानि विना पुष्टी रसस्य का॥ <sup>र</sup>

सप्तम ग्रङ्क मे सलीम सिश्र रहीम से श्रवनी प्रियतमा की प्राप्ति के जपाय मे सहयोग करने के लिए करुग निवेदन करता है—

म्रल सिहासनाराह्साम्राज्यदिकामन्त्रणं । यद्योगकियता महाम ग्रनार्कत्या ग्रवास्तये ॥

विष्कम्भक के प्रतन्तर धनाकंती प्रजन दाशी होने के बोध के कारण भिय को दुर्लभ जानकर पृत्यु को ही विश्वलाभ का एकमात्र उपाय नागती है। इन शुकुसार रागास्मक प्रावेग सबेगो की मार्थिक प्रभिन्यक्ति किसके चित्त को उटिलित ज करेगी?

परस्परप्राप्तिनिराशमृत्युर

प्यमुख्य शोकस्य शभाय कल्पते ।

द्भुत मृतिर्में इतु यया यज्ञामनि ध्रव तमेवाविष्ट प्रिय लने ।

श्रुव तसवावरह अथ लन । श्रुटम सङ्क्षमें क्लाप्रेगी सम्राट् श्रुकवर द्वारा नृत्यागना ग्रनाकंती को नृत्यप्रदर्शन के लिए ग्रामन्त्रित किए जाने का वर्णन है। ग्रनाकंती सम्राट्

<sup>6</sup> ग्रनाकंनी, चतुर्यं ग्रक, श्वी ११

<sup>7</sup> वही, यष्ठ ग्रक, ब्लोक व

<sup>8</sup> वही, सप्तम अक, श्लोक १ 9 वही, सप्तम असू, श्लो ३

प्रकार का ब्रादेस पाकर राजदरबार में उमस्थित होती है। नृत्य के साथ प्रस्तुन गीत के शब्द धप्रत्यक्षा रूप से सलीम को लक्ष्य कर प्रनाकली की धन्तवर्थाया को रूपायित करते हैं—

कलिका—सञ्जकर<sup>†</sup> कियदु— स्कलिकाकुलितेह ताम्बति तवार्थे।

लितो वर्लो मधुरोगन्ध फलितोऽस्या वदावित न त्वाम ॥<sup>10</sup>

धपनी पुत्री मेहरिलसा को युवराज पत्नी के पर पर समासीन करने की मनोकानता रखने वानी हस्मद बेगन सलीम और मनाकेंनी के प्रवाह सेम को देखकर ईच्योंबिद हो जाती है और प्रवसर का पूरा लान उठाती है। इस्मद्वेगम का सकेस पाकर समार्ट प्रवर इस गहरी प्रीति को भीग जाते हैं। जुद्ध समार्ट प्रनाकनी को बीवकर उत कारागार में डाल देने का प्रादेश देते हैं। साथ ही प्रगण्डे दिन सीवार में शीवित जुन दिए लाने का जूट शादेश भी कोपबियों में वे बेटते हैं।

नवम प्रद्ध में करण विश्वनम्भ का चर्म परिपाक दर्शनीय एव प्रत्यन्त नाटकीय बन पड़ा है। कारागृह से पड़ी श्रनार्कली के उद्गारों में कक्षण साकार हो उठता है—

ष्रनार—कृत्र वस्ते किनियम् । (अनुस्भारयस्यात्सान, पुनश्च त्यानुष्क्ष प्रतित, विरादुत्तित्वति, इतस्तर त्याद्वित्तावति, विराद्वतित्वति, इतस्तर त्याद्वित्तावति, विस्तावति विस्तावति विस्तावति विस्तावति । स्वाने । विस्तावति । न जाने, काच वे बार्ता दिन ? किनकरोत् से यण्ड एव दिता ? विस्तावति । साम् स्वामानि विपदि पातिस्वतीम् । विद्यत्त, एवाह दव असर्नद्वामि ॥ भे

जब बहु सलीम को इस प्रकार संवीचित करती है तभी सलीम प्रविष्ट होता है तथा बीन वनती में मनाकंती से प्रवित साथ भाग जबते की योजना के सकल बनाने की सम्यर्चना करता है। इतने में हो समाद प्रकवर प्रवेश करते हैं। प्रियतम को संवीचित कर मनाकंती प्रमृठी में स्थित संवयना द्वारा पुतर्जेग्य में सपने प्रियतम को प्राप्त करने की कामना करते हुए सपने जीवन का अग्त करने जा रही है सकत्मात् सम्राट् उस प्रमृठी को निराकर मनाकंती की प्राथारता करते हैं।

<sup>10</sup> मनाकॅली, प्रष्टम प्रञ्ज, श्लीक २ 11. वही, नवम प्रञ्ज, पृ. ७६

इव प्रकार प्रञ्जो रस के सन्यक् परिशक के लिए तरकूच प्रमुगन विभावादि की योजना, बस्तुयोजना, प्रकरण एव पात्रानुकूल सवादयोजना, विजाद्वल प्रायानुकूल सवादयोजना, विजाद्वल प्रायानुकूल सवादयोजना, विजाद्वल प्राया की सिक्ष वृत्ति के अनुदेश के कारण कोगल, प्रसादगुणीचना प्रचलन तारावती, नार्याविद्या के सनुक्ष प्रस्वक खर्दी को योजना, मुर्ग-विम्ब विधान द्वारा साद्यमुग्तक अनुद्वारों के अनुवता से प्रयोग हुमा है विशिव्दतासों के कारण हुई पङ्गीरन की सकन प्रनिव्यक्त द्वारा परिश्वक मित सहस्यो के चिता पर सा उन्नेक करने में दा रायवन् भागती इस क्वति विश्ववेत सकन हुए है।

## रेडियो संस्कृत नाटक श्रीर करुणरस

— डा॰ सीताराम सहगल

नाटक सामाजिक प्रभिन्यवित का एक सक्षत्रत शयन है। जीवन के हर क्षेत्र म नाटक की व्यापकता है। इसे देसकर व्यक्ति प्रमानी कुटायों से उत्पर उठ जाता है। राजा से रक तक की इसका रसास्वाद होशा है। प्राज के प्रमतिशोक पुग में स्कूटर धोर मोटरकारों का प्रयोग बाहुस्य से होने न्या है। वैलगाडी प्रोर तायों का इस्तेमाल घव कम देखा जाता है। महानगरियों में तो अभाव हो है। स्कूटर चत्राने वाले जब खाती होकर पागस में बातचीत करते हैं तो जसमें नाटकीयता घोर नाटकीयता ही मिनेगी। जनका नेता वही होगा जो माटकीयता में सभिन्यक्ति देने में युट दक्ष व निष्ठा है।

परिवारों से हो लें। दिश्रया सारा दिन प्रपंते काम से व्यस्त रहती है।
मुबह १ बजे से रात १० बजे तक कोल्ड के बैल की तरह काम से लगी रहती
हैं। परन्तु बोरहर के समय जब प्रपंती सहैं नियों में वैठकर नापगोध्यों करती
हैं तो जबने ड्रामा ही ड्रामा होता है। वे प्रपनी-प्रपत्ती तास समुर, देवर,
कोष्ट प्रादि के साग (स्वाग) लगाती हैं शे मुनने लायक होते हैं। श्रोता
सनकर लोट-गोट हो जाता है।

पंसे ही सताप विश्व में प्रत्येक बेब में वाए पने हैं। विश्व के आदिम सम्बन्धित से सरमा और पिएयों (१००८) प्रमादक में तिपादक (१,१४६) तथा प्रतप्त आहम् ए में सेमक्य का स्वान्धा हास्परस का फल्वारा ही है। पाणिति ने भी स्थाकरण जेते छुक्क धौर सम्भीर शास्त्र में नटो को याद किया है पाश्चवर्षावालियमा भिश्चन्दसूत्रमें (४ १ ११०) भीर नाट्य को नटाना पर्य धाम्माचे वा गाद्यम् ऐसा कहा है। मामदत्तम् श्रीतृष्ण में लेतालिकाहण का उस्तेख है जितसे स्पष्ट है कि इसकी शिष्ट परप्परा थी। वास्तविकता यह है कि तट प्राकृतिक शब्द है जितसों सक्कृत से धामाया है। महानाय के टीकाकार कैपाट ने लिखा है कि स्वान्धा या है। सहामाय्य के टीकाकार कैपाट ने लिखा है कि साम्भाव्य ने स्वान्धा ने लिखा है कि साम्भाव्य के स्वान्धा स्वान्धित कराना स्वान्धित के स्वान्धा स्वान्धित कराना स्वान्धित कराना स्वान्धित स्

प्रच्छा नाटक बड़ी होता है जिसने स्त्रीपात्र होते हैं। स्त्रियो के सभाज में ड्रामा नीरस होता है। जीवन में सर्वाङ्गीणता नट्ट हो जाती है। पतञ्जलि ने प्रयने महाभाष्य में सन् भीर व्यवनों को स्त्री पात्र सौर पुरुषपात्र कहा है। जब तक व्यवनी के साथ धन् नहीं बोले जाते तब तक उनमें जीवन नहीं बाता। समयत यही भावना मनु की होगी जब उसने लिखा था यत्र नायंस्त् प्रव्यन्ते रमन्ते तत्र देवता 'पतञ्जलि के मुल शब्द इस प्रकार है —

तवया नटाना स्त्रियो रतगता योग पृच्छति कस्य यूय, कस्य यूयमिति तन्त तबेस्माह एव व्यञ्जनान्यपि यस्य-यस्याच कार्यमुच्यते तन्त भजन्ते ।

हमारे देश में वो बोडों मंभी ड़ामा होना वरा सारिपुत्र प्रकाश नासक नाटक बोडों में प्रसिद्ध वा जो भारत में नष्ट हो चुड़मा उससी खण्डित वाण्डुलिय की कोज तथा सपारन का श्रेय प्रोनेकर स्पूडकों ने को नाटककार का नाम के सदक्थाय जिसकी माता का नाम मनस्पीयी था।

मस्कृत में ड्रामा के लिए पारिभाषिक बान्द 'स्पक' है औ रूप से निष्यान है। रमाध्य पर बड्ढी साम कर सकते हैं। जिनका वेहरा प्रावर्षक व सत्तोना होता है। जो स्पयोबन सर्वात के पनी है वे ही प्रमिनेता बन सकते हैं। इसमें विद्यापा नो प्रधानका हो जाती थी और साज भी बसी है।

नाटक प्रचार का सक्षकत प्राध्यम रहा है। उसमें प्रभिव्यक्ता नुकीनी होती है श्रिप्त कि स्थांक का हृदय सहज ही परयद हो जाता है। किन की यह सक्ष्य हृटि मानी गई है। पाश्यात्यों में इसके म्रालीचकों में उद्गार उस प्रकार है—

A great drama is the fairest flower of a great age of a country For it is the thing of beauty that bridges the creative genius of man and god. It is the best of literature From the point of view of literary art it is the most difficult form to achieve

रेडियो में प्राय एकाकी का प्रसारण होता है समय की पावधी इतनी स्वादक होती है कि इस प्रविधि के व्याद्या भीगमय कठिन है। यब पृष्टिए सी प्रायक्त एकाकी की सुर्थिट रेडियो द्वारा ही हुई है। इसके कारण हैं विधास भोतृगण, देश कान की सीमाओं से कगर उठकर प्रचार समितय की सुरिपाय तथा प्रन्या पारिभीमका। इस कारण पुराने सभी नेसक रेडियो के लिए तिस्त्रों तथा प्राया भी तिस्त्र सरे हैं।

रेडियो ना टेननीक रतमच से भिल्म होता है। रेडियो मे केवन व्यति है। sound सिन्ध्यति (expression) का सत्यन है। स्नेतर्भव्य से ही सारा प्रभिनय प्रवयत करामा जाता है। कान ही नेत्रों का। कान करते हैं। रामच के नाटको में जाड़ का का ने देशभूगा, पाउडर, निष्टिक, जाजव साहि होते हैं। साम के नाटको में जाइका का ना देशभूगा, पाउडर, निष्टिक, जाजव साहि होते हैं। सारी के केवो को सजाने के जिए बनावटो बाल भी बाग में साथ आते हैं।

पुरुष पात्र यदि गजा हो तो जिये भी बालो की टोगी पहुताकर सजाया जा सकता है जिन गर देखते ही धरिट फिलामिना जाती है। हमारी सदेवनामें उद्दोग्त (excuted) हो जाती हैं। रेदियों में यह सामग्री सम्भव नहीं। वहां केवल माजाज व ध्वित हो हो जातु देश किया जा सकता है। रगमच में दृश्य परिवर्तन मौर सजावट की कोई कड़ी विधि नही है। समीत सब प्रावश्यकार्थों का पूरक तरव है। दृश्य परिवर्तन करने के लिए केवल हुका शिवार वाइन पर्योग्त होना है। जसत, नहीं-नाले पत्नी व चोर का नाद सादि सावाजें रिकार्ट काकर पदी की ला सकती हैं।

रेडियो में हर प्रकार के दृश्य - ग्रतीत वर्तमान से सम्बन्धित ग्रासानी से सचित किए जा सकते हैं। अतीत के दृश्य की हम एलीश बैंक (flash back) द्वारा प्रदक्षित करते हैं। सस्कृत के कवि इसे निष्कम्भक द्वारा बतलाते थे। सर्वप्रथम गुजरात के बडौदा नगर से भासकृत मध्यमव्यायोग का रेडियो से प्रसारण हुमा या। सम्बे सम्बे वर्णनो को सम्पादित करके सक्षित रूप तैमार किया गया । रिहर्सल (पूर्वाभाव) कराया गया । झारम्भ मे गुजराती भाषा मे नाटक का साराझ दिया या जिससे गुजराती श्रोता भली-भौति समक्ष सके थे । इस≆ा ग्रभिनय पहले पारिपारिवक नटी तथा सूत्रवार किया करता या जिसे हुमारे उद्घोषक (announcer) ने किया या । इस ग्रभिनय मे कयोपकपन, पृष्ठभूमि मे सगीत इतना प्रभावदाशी पा कि श्रोतामी की तृत्ति सहज में हुई। कषावस्तु में घटोत्कच का स्रभितय रोचक रहा है। स्त्री पात्रों में उसकी माना हिडिम्बा सीर ब्राह्मशी बृद्ध सीर उनके सीनो पूत्रों के सबाद हास्य ग्रीर कहण, रहां की व्यजनाधी से भरे पडे हैं। घटोरकच बच्चो को माता के ब्राह्मर के तिए ले जाता है भीर रास्ते में जब मभला पानी पीने के लिए जाता है तो 'मभला' शब्द से पाडवो का मभला भीनसेन पहुँच जाता है। घटोरकच उसे अपनी माता के पास ने जाता है जिस काभेद वहाँ पहुच कर खुलताहै कि भीमसेन हिङ्मिया का पति है भीर यह पटोत्कप कापिताहै। दोनो बच्चो के तथा उनके माता-पिता के सवाद करुण रस से भरे पड है। सारा नाटक मध्यम शब्द पर केन्द्रित है ब्राह्मणी का सकता पुत्र धौर उघर पाँची पाडवो मे सकता भाई भीमसेन ।

यह पहला नाटक या जो गुजरात से वस्कृत मे प्रसारित हुमा था। उसका भरसक स्वागत हुमा खेला श्रीताम्रो के पत्रो से प्रमाणित हुमा था। उसके बाद भी नहीं से दूतवाक्य, दूतवटीत्कच तथा उरुमम मादि प्रसारित किए पे जिनसे सस्कृत भाषा तथा साहित्य के निए श्रोताम्रो से श्रद्धानूर्णं पत्र मिसते रहे।

सरकृत कपको की रचना 'गा-भीरता के साथ दिखीरापन एव घोव के साथ हारा' मिला रहता है। उससे भाव, बोक नकरणा इसावित भी मानवीध हार्दिक भावों को जागुत बरने का प्रथत किया जाता है, परंचु उनमें कथा वा प्रकृत के से नहीं दिखाना जाता। यह पुंच पूर्ण अस्त, जैना कि जीनसन का कहना है, 'रोवसियर के दिनो में हुआन मानक का पर्यांच प्रयोग था।' मुनानी काल्य का प्रथान दिखान जीवन को हर्वच्य भार गर्येच्य पेवणा पर परंचु सरकृत के नाटक का पर्यांच प्रयोग पा।' परंचु सरकृत के नाटक का प्रयोग दिखान जीवन को हर्वच्य भार गर्येच्य पेवणा परंचु सरकृत के नाटक का प्रयोग प्रवास का प्रयोग परंचु सरकृत के नाटक का प्रयोग प्या प्रयोग प्

प्राचार्य विष्ठुनाग विराधित कुन्दमाला नाटक में करुणामिन्यञ्जन प्रधुर क्य से हैं। में से तो सम्पूर्ण गाटक करुणा से मोत-प्रोत है। 'कुन्दमाला' में प्रभुत्त करुण भाव को स्पष्ट करने से पूर्व 'करुण' वादर पर विषया करना सामीची हो नहीं भावरयक भी है। 'करुण' के लिए महेली में palbos घटन का प्रयोग मिलता है। 'करुण' का शान्त्रिक प्रयं है निवेद, ग्लानि एव दैन्य पादि, प्रयांत् दु ख व बोक। किसी महामयिक ददेनाक स्थय को देखकर जो भाव मन में उठते हैं, उन्हें करुणभाव कहते हैं। किसी का रुदन सुनकर प्रयशा जाना प्रयथा उसके दु ख में दु खी होना 'करुण' हो है।

वीनसिपयर महोदय ने 'करुए' बाब्द के लिए 'mercy' धाब्द का प्रयोग किया है स्रोर बताया है कि—स्या समया करुए। किसी बवाय में स्राकर उत्पान तही की जा सकती। यह तो म्बाभाविक रूप से पढ़ने वाली बूद के सागान है जो समयानुसार जद्भुव होकर स्या समया करुए। का विधान करता है। "

यदि करुए को रस की शब्दि से व्यक्त करें तो इसका प्रभिन्नाय कुछ व्यवस्थित सान्नदीत होता है। "यन, स्वयन सादि के विनास रूप साल्यक से तथा उनके गुए प्रादि के उद्देश्य से उद्दुढ़, भ्रमुपत, परियन, वैष्णे प्रादि प्रयुक्तां से अतीति योग्य एव निवेंद, स्वानि, देग्य धादि व्यभिचारियो

<sup>1</sup> The quality of mercy is not straim'd it droppeth as the gentle rain from heavens

<sup>-</sup>Shakespear . The Merchant of Venice, Act-IV Sc. I.

से परिपुष्ट घोक रूप स्वाधि भाव ना धास्वाद 'करण-रस' है। दोक नाम स्वाधो भाव से परिपुष्ट करणरस माबार्य भवभूति हारा स्वय मझी रस के रूप में बॉलत हुमा है। इन्होंने अमुख रस एक ही माना है भीर वह हैं 'करण'। अमिनपुराण में सभे वर्षोपपातअ, विस्तिबासज भीर शोकज सीन भेद स्थीकृत हुए हैं। <sup>4</sup>

भारतीय नाट्यवाहन की शिष्ट से किसी भी नाटक के मूल तस्वों में नेता, बस्तु और रस की परमावश्यक माना पया है। पारनावर नाट्यवाहन में यदि 'रख' नामक किसी वस्तु का उठलेल नहीं है, तदारी कर्म थीर व्यापार की सक्रियता को वहा भी महत्त्व दिया गया है। भारतीय नाट्यवाहन में बीर, प्रशार पीर करुण रसी में से किसी एक की धही रस मानने की तत है। कुन्यमाला नाटक में उठेश्य के विवार से कत्नण रस की प्रभानता परिलंखिन होती है। कपावस्तु के प्रारम्भ से पनत तक कर्म्यन किसी न किसी कप में विद्यमान है। कपावस्तु की प्रभान प्रभाना की दिट से भी सम्नीरस करुण ही प्रभीत होता है। किसी भी प्रकार के सपर्य ना स्थानी

साचार्य दिल्लाग की किवता वही चमरकारिएी है। इनकी किवता में भाषा तथा भाव में प्रमुचम सामञ्ज्ञस्य है, जैता भाव, वेशी भाषा । भावा मजी हुई धीर गुन्दर है। उसके गद्य भी गद्य के समान ताल ग्रीन क्षमुण हैं। दिद्नाग की नाट्यकला और तकनीक में कुद्ध ऐसी विशेषताए हैं से सरकुत के श्रम्य नाटकों में कम ही मिलती हैं। कुन्दमाना वी सीता हाल-मास की बनी सीता है, जबकि मयशूति की सीता का मानवीय रूप हमारे सामने नही भागा है। वास्मीकि के बाद दिल्लाग के कुन्दमाना नाटक में ही सीता का मानवीय रूप दीखता है।

'कुन्दमाला' करुएरस से श्रोत-प्रोत नाटक है। नाटक का घारम्भ ही उस यटना से होता है जब कि लहमएा श्रीता को निर्वासित करने के लिल रण मे ले जा रहा है। इस दृदय से कोन पायाए हृदय नही पिषल उठेगा। पशु-पक्षी भी सीता की विपत्ति के कारए। शोक जिल्ला (रोक-मतन्त्र) हो उठते हैं—

<sup>2</sup> इस्टबधदरोनाहा विश्रियवचनस्य सथयादवापि । एभिभवि -- विशेषे करुणरसो नाम सभवति ॥ ना० शा० ६, ६२ 3 उत्तररामचरितम ३।४७

<sup>4</sup> म्रानिपुरास ३४२।११-१२

एते स्विन्त हरिएग हरित विमुच्य हताश्व सोग-वियुश पर्यण रहित । नृत्त स्वज्ञीत शिखनोऽपि विलोवय देवी तिर्यंगाना वरमयी न पर मनुष्या ॥

लदमए। स्वय इत वात को महसूत करने हैं कि पशु पक्षी भी जो बुद्धि-हीन हैं, सीता को देखकर दोक प्रस्त हो रहे हैं, हिरए पाछ छोड़कर रोने लगे हैं, हत योक-सब करए दिलाग करने लगे हैं, मीरो ने नाज छोड़ दिवा है सर्वात ये पशु पक्षी भी सीता ने प्रति सहानुभूति दिखा रहे हैं, परन्तु मनुष्य जो प्रयो प्राथ को पशु पनियो से श्रेष्ठ मानता है, उसका हृदय नहीं पसीजता। उन्हें बहुत दुख हो रहा है कि हुगुमान ने मुक्ते भूधित देख सजीवनी मूटी देकर क्या इसीलिए पुन जीवित किया था? मैं न जीवित होतान मुक्ते निवासित की जाती हुई मागी सीता के विलाप मुक्ते पहते। इस प्रकार लक्ष्मए क्षम को कोतता हैं।

दूषरे अक में सीता सुख बैभव की पुराभी स्मृतियों से ब्रीर भी शोक वस्त ही जाती है। कभी वह अपने प्रियतम की इतनी प्यारी थी कि सब प्रयोध्या निवासियों की शीट उस पर उठा वस्ती यो किन्तु आब उतकी यह दुस्ता है। वह स्वय इस बुस का प्रमुभव करती हुई कहती है—'विरित्यागदु स्रतो सज्जा एव मामधिकतर बाजते।'

तीक्षरे सङ्क मे नैमियारथ्य मे राम मीता की दशा का समरण करके शोक सागर से हुद जाते हैं और प्रवक्तिश्रावको की विशे नवते हैं और अपने द्वारा किए पर सभी कार्यों की नियकता बताते हैं। सीता के परित्याण का स्मरण कर राम विजाप कर रहे हैं—

> नीनस्तायन्मकरवसती वन्ध्यता झैलसेतु-वैदो वहिनं च विगिष्णत शुद्धिसाक्ष्ये नियुक्त । इध्वाकूणा भुवनमहिता सन्ततिनेक्षिता मे कि कि मोहारहमकरब मैथिसी सा निरस्य ॥ <sup>7</sup>

पहले समुद्र पर सेतु-बन्धन निष्कल कर दिया, ग्राम्न परीक्षा मे नियुक्त ग्राम्न देवता का प्रमाख स्वीकार नहीं किया। सोक सम्मानित इक्ष्वानुर्धों की

<sup>5</sup> कुन्दमाला १।१८

<sup>6</sup> वही, द्वितीयोऽखू

<sup>7</sup> वही ४।३

सन्तान का मैंने ध्यान नहीं किया, 'तुल दुल की समिति) उस जानकी को मीहबश निकान कर मैंने क्यानका (धनये) कर बाला '' राम की इस विक-सता के कारएा दर्शक गएगों के हृदय में नशामिक सहिना उरन्तन हो अती है। ये ही नहीं उत इसाही मीता को निर्मत वन में एकाकी एक प्राध्यक्षीन जान राम वह आदुर हो रहे हैं और महना कह उठने हैं कि 'वह किस और रिष्णात करती होगी ' किसे पाकर हृदय में धीरज बायती होगी 'पग-रग पर हिंदक जनुष्मों से विरे यन में निराम सीता की जीवित रही होगी ' यह राम की दिक नना सामाजिकों में भी विकनता का बातावरए। मृजिन कर देती है।

इसी शक में सीता ने हायों की गुची हुई बुन्दमाना तथा सीता के पद-चिह्नों को देवकर राम का उत्रोधुत होना कितना स्वामाधिक एव हृदयस्वर्धी है—पद चिह्न देखकर राम को प्रतीत होता है कि ये पदचिह्न सीता के ही हैं और सहसा वह उठते हैं—

> समान सम्यान निभृत ललिता सैव रखना सदेवैतद्वेता-कमल रचित चारु निलब्स् । स्वया चेय हष्टा हरति हृदय तोक्-वियुर तया द्वाहिसम्बेच्या सपदि पदपद्वितर्विनिहता ॥५

ये पद सीता के हैं ऐसा समक्ष्मने के तीन कारणा हैं— (१) प्रावान-प्रवास सीता के पद-चिक्न जेंगा ही है। (२) प्रतियो ने पर्शवाही में अंते रेखा कमल वन रहने हैं, अंगे ही इन पद-चिन्नों में  $\hat{p}$ । तीता भी योगों में, उनके चरणों पर भी मेंभी नेवार्य बनी यो, एगा राम नो जान या। (३) इन पद चिन्नों को देखते ही राम को ग्रानारिक हर्यांद्रेग चेर नेता है।

इस प्रश्नु में राम जब कोपल सहय सीता के कोमल हाय पकड़े मानन्द-संस्वनंधी सलाप करते हुए गोहाबरी नदी पर धूमा करते ये उन सस्मयणी को स्मयण करते हैं तो उन्हें प्रमाधक हुत ला मुन्य बहोता है । स्वस्त्य उन्हें बोक न करने को कहते हैं, किन्तु राम इतने मधीर एवं सत्तम हैं कि ग्रह्मा स्वय को प्रभाग कहते हुए गोक का प्रमुख करते हैं और कह उठते हैं— है तक्मण । उस ह्याङ्गी मोता को पहुंच बनवास किर तका (से रायण प्रमुख पर रहना) बास प्रोर चिंग यह बनवास । कुम माने को पाकर सीता एक है प्र

<sup>8</sup> कन्दमाला १।११

चतुर्ण प्रभु ने तरीयन वास के समय जब सीता उस दोशांसे को जो उस की सिंद यदिया वा प्रोड लेती है तो उसके धोड़ने पर प्रवास काल स्मरण हो पाता है, जिसमें बह उसका साथी रहा था। इसके मोहते पर स्वास काल स्मरण हो पाता है, जिसमें बह उसका सोची रहा था। इसके कोट ते हैं कि स्वत्य को रोते में रोकनी है धौर कहती हैं कि निन होय तपोबनवासो बनवास होते। 'इस पर मोता कह उठती है कि निन होय तपोबनवासो बनवास होते। 'इस पर मोता कह उठती है कि नि रोह या विस्तार का धादा ग्रायन फैलासी है। प्रकेशी गहरे साम ने तेकर रात विन व्यतीत वर देती है। सो मेरे सामें का गढ़ नारी कारण है। 'व

इसी पक मे बावडी में मोता की परखाई देखकर राम प्रवीभूत हो जाते हैं। इस प्रवार गाम जल में गीता हो परखाई तो देख रहें हैं विन्तु सीता को नहीं। अवानक शब्दा जल में पड़ रहीं परखाई भी भोनल हो गई। इस पर राम मोहित हो जाने हैं। इस स्थिति को देखनर सीता बडी हुओ होती हैं भीर कह उठगी है— 'हा थिक ' मोह गत सार्थपुत्र । इस दृश्य को देखकर हमारे हस्य में करूए रहा वा सीत समार होने लगता हैं। शीवडे तथा मोत्र सांधी में पास भी मोहित स्थाय जमर चठती हैं। हिंदी सांधी में सांधी सांधी सांधी सांधी से सांधी सीता की सांधी होगा भी ऐसी मांधिक स्थाय जमर चठती हैं।

पायवे प्रद्वा । मे विद्यक सीता देवी की दुरमा का चिन्तन करके, बनागिन हारा भोस की बूंद की भाति सर्वया मुलता हुमा क्ष्वता है कि मैं मरा जा रहा हुं, मुक्ते बचा लो । भ्रीर इस प्रकार यह रो उठता है। दिद्यक की इस स्थित को देवकर भगवान राम का हृदय बोकजरत हो काता है थीर सहस कर उठते हैं— यदि खा स्मरणा-दीभग्रे भीतामवण्डति कस्मादक तत्वरिक्यान

<sup>9</sup> कुन्दमाला ३।१३

<sup>10</sup> वही चत्रवाद

<sup>11</sup> वही, पचमीऽद्य

प्रवृत्तस्त्वया न प्रतिथिद्ध ? राम की इस उनित से प्रमाद प्रेम चूँ निकलवा है धौर श्रोता विञ्चन हो उठता है।

इसी बहु में जुरा-नव के दर्शन से भगवान् राम की घौलों से खौनू बमड पडे भ्रीर कह उडे—

न चैदतदिमजानामि नाऽऽकृतमपि किञ्दन ॥ 22

तयाऽप्यापात-मात्रेण वश्हद्वादाता गतम् ग

इससे यह स्पष्ट है कि बायुभाव स्वयमेव प्रकट हो गया है। धाँसुप्रो के बह जाने से हृदय की जडता शांत हो गई है। यही भाव भवभूति द्वारा कितने मामिक शब्दों में ध्यक्त किया गया है—

पूरीत्रीडे तटाकस्य परीवाह प्रतिक्रिया ।

शोरु सोमे च हदयं प्रलावंरेव वार्यंते ॥<sup>13</sup>

राम क्यो ज्यो अर्हे (लंब कुछ) देखो हैं त्यों त्यो उनका हृदय, भय, मानन्द, ग्रोक मीर दया के सम्मिश्रण से नाना प्रकार की दशामों से व्याकुत हुमा मुक्तिय सा हो रहा है।

एक मन्य स्पन पर जहाँ नव और कुश भगवान् राम के पास कथा जुनाने हैं जुना है, वब कुश नव के यह पूछों पर कि महाराज सुकुषत है? राम जसर देते हैं कि आपके दांन मान वे कि सुकात है। या पा ही यह भी नहते हैं कि हम सावके गने विजये योग्य नहीं हैं? यह कहकर प्रांतिगन करते हैं। इसके आप सुल करण की दिलगी तीव अनुसूति कराता है — हुव्यमाही स्पर्ध । 18 व्याच नहीं कराता है — हुव्यमाही स्पर्ध । 18 व्याच नहीं किया था, किन्तु कुश तव के भाविनान द्वारा जरहें वही सुल प्राप्त हो गया। ऐता ही भाविन स्वन जरात नहीं किया था, किन्तु कुश तव के भाविनान द्वारा जरहें वही सुल प्राप्त हो गया। ऐता ही भाविक स्वन जरारटाएकरिया (१ प. ६) में भवसूति ने प्रस्कुत किया है एने ही हुद्ध नमन्दित सवार भावा येश्यों वीभग्यमाना सराज्य सर्वीच् कामानरण्ये दिशायानिक मनीविद्या।

पुन इन दोनो तापस कुमारो को देखकर वास्सत्य कव्या उमड पडता है भीर प्रसद्दा वेदना धनुभव करते हुए कहते हैं---

भार असहा बदना धनुभव करत हुए कहत ह— या यामवस्थामजगाहमानमुरप्रेक्षते स्व तनय प्रवासी ।

विलोषप ता ता च गत कुमार बातानुकम्पो इवतामुपैति ॥12

राम द्वारा यह पूछे जाने पर कि भाषके पिता का क्यानाम है ? कुश कहताहै कि उसका नाम निष्ठुर है। इस बात से यह स्पष्ट सकेत निलता है

<sup>12</sup> कुन्दमाना ४।६

<sup>13</sup> उत्तररामचरितम् ३। ८६ 14 कृन्दमाला ४।१२

<sup>15,</sup> वही प्रा१३

कि भगवान् राम द्वारा सीता के किए परित्याग के कारण सीता 'निष्ठ्र' इस नाम से उन्हें (राम को) पुकारती होती। राम कह उठते हैं कीशिक ने ठीक समक्ता, गहरा सीस लेकर भीर अलिों में भासू भरते हुए कुश-लव से निस्ट्रर सम्बन्धी कुछ कथानक सुनने की जिज्ञासा प्रस्तुत करते हैं। इत सभी प्रसङ्कों में कठला भाव की घनोसी एवं हृदयस्पर्शी ग्रीभ-

ध्यञ्जनायं प्राप्त होती हैं।

छुठे ग्रङ्क में राम के राज्य पर ग्रारूढ़ होते के तुरन्त बाद लोक-निन्दा से प्रेरित ही राम ने लहमण को सीता को बन में छोड़ प्राम्नी ऐसा कहा । लहमण भी प्रांतुकों से सने मुद्द वाली प्रनाय, शोक विद्वल तथा गर्भ में रघुकूल की पवित्र सन्तान की धारण किए सीता की, निजन एव क्र्र हिंसक जीवों से धावत महावन में खोडकर लीट भाए। यह कथानक कितना हदय विदारक भीर करुए। जन्य है।

इस ग्रन्त के ग्रन्त मे जब सीता धपने पावनत्व एव सच्चरित्र की सृद्धि के सम्बन्ध में दापय लेती है तो स्वय वसुन्धरा 'जिसके समुद्र तगढ़ी है' जानकी शपय के कारण पाताल से खिचकर, प्रपने इस स्थावर वारीर को छोड, योग-बल द्वारा साक्षात् दील रहे महिमा युक्त दिव्य शरीर को भारण विए, जल से लीलापूर्वक मध्यम लोक में उद्भूत होती है, प्रकट हो समस्त लोगो के सामने यह उद्धोष करती हैं कि — सीता ने दशरथ पुत्र राम को छोडकर दूसरे किसी पुरुप का कभी मन से भी ध्यान तक नहीं किया । सीता गुढाचारिएी है। कहने पर पुष्पवृद्धि होती है। क्या यह प्रसङ्ग करुणा जन्म नहीं है? इस घोष को सुनकर प्रत्येक जड चेतन में करुणाभाव प्रकट हो सीता के प्रति भसीम स्नेहब्यक्तकरते हैं।

ऊपर किए गए विवेचन से यह स्पष्ट है कि विङ्नाग का करण रस कही-कही पर तो भवभूति के करुण रस को भी पीछे छोड गया है। यह वहना सबंधा उचित ही होगा कि इस नाटक में करुणा की मदाकिनी अनवरत रूप से निस्त होती रही घौर दशको को ग्रानन्द प्रदान करती है।

ऊपर दिए गए प्रसङ्घो द्वारा स्पष्ट है कि कुन्दमाला केवल रस से भ्रोत-प्रोत नाटक है। इसका कथानक सीधे ममस्थलो पर प्रद्वार करता है। कविवर

दिक्तात करणुरस से परिपूर्ण बातावरण रचने में पूर्णवेषा सफल रहे हैं। दिक्तात में कालिदास की हृदयबाही व सरलता, भारिव की राज्यार्थ की दुष्हता बीर भवभूति की वास्तविकता निमती है। मात्र इस एक नाटक की करणाभिव्यक्ति से ही दिङ्नाग का नाम चिर स्मरण रहेगा।

#### PATHOS IN THE URUBHANGA

Dr Ray Kubba

The Urubhanga is a very important and significant play of Bhasa, a celebrated Sanskrit dramatist It is one act play and is a fine piece of tragedy in Sanskrit since the drama ends with the passing away of Duryodhana the great Kuru warnor and the hero of Urubhanga drama. Bhasa has gone against the canon of Sanskrit dramaturgy, because he has introduced death of Duryodhana on the stage.

Duryodhana, after the death of his brothers, is enraged and fights alone with Bhima in a dutil with maces. Bhima in a dutil with maces Bhima in on the thighs of Duryodhana, after getting the signal from Srikersia Duryodhana falls down immediately on the ground with flowing blood and is not able to stand up on his legs to fight against Bhima and ultimately des. This is indeed a great traggedy that Duryodhana is killed by Bhima in the battle field by the treachery and that too at the instance of Srikersia.

Heart touching indeed is the scene, when Duryodhana with his smashed thighs sits on the ground and describes his pitiable and miserable condition in a very pathetic tone

Bhima violating the rules of fighting has wounded and smashed my thighs with blows from his mace. Now, I carry my half dead body dragging it on the earth with my hands "1"

<sup>ि</sup> भीमेन शिल्या समयव्यवस्था, मदाभियातश्रतज्ञंदारः । भूमो भुजान्या परिकृत्यमाराः स्व देहमधीपरत वहामि ॥ Urubhanea. 130

Extraordmanly pathetic is the scere, when the blind king Dhriarastra, the father of Duryodhana, Queen Gandhari, the mother of Duryodhana, Malavi and Pauravi, the queens of Duryodhana, Durjaya the son of Duryodhana rush to the scene of battlefield after hearing the news of breaking of thighs of Duryodhana and breakdown with grief to see hum on the verge of death

\*Blind Dhrtaräsjiæ feels himself blinder after knowing that his son is cunningly struck down in the battle \* Entering in the battle field, Dhytarasjia unable to control his sorrow laments—

oh my son, where are you "3

'oh my son Duryodhana, the Lord of eighteen army divisions, where are you'4

O eldest of hundred sons answer me '5

"Come my son greet me '6

Lastening to his father, Duryodhana tries to go to his feet but is unable to do so as he falls down again on the earth At this juncture Duryodhana, heart aches with unbearable pain and in utter desperation he ulter sadly

"This is the second blow given to me by Bhina because he has deprived me of the ho nage to my father's feet along with my thighs '?

```
2 वञ्चना निहत श्रुत्वा सुतमद्याहवे मस ।
मुखमन्तर्गतास्राक्षमन्थमन्थतर कृतम ।।
```

Urubhanga, 137

3 धृतराष्ट्र — पुत्र क्वासि।

4 धृतराष्ट्र -पुत्र दुर्योधन । ब्रय्टादशाक्षीहिस्सीमहाराज । क्वासि ।

5 घृतराष्ट्र —एहि पुत्रशतक्येष्ठ ? देहि मे प्रतिवचनम् ।

6 धृतराष्ट्र — एहि पुत्र ! अभिवादयस्य माम ।

Usubbanga, Act 1 7 दुर्योधन — हाधिकृष्य मे द्वितीय प्रहार । कप्ट भोष

हृत मे भीमक्षेत्रेन गदापातकचग्रहे । सममूरुद्वयेनाटा गुरो पादाभितदनम् ॥

Urubhanga, 141

It is really pathe ic that Duryodhana is not able to fulfil his last desire of fouching the feet of his father due to his broken thighs. Dhrtaristra is unable to control himself and falls down suddenly on the earth. Duryodhana is extremely pained to see his old father's critical condition and requests him to favour him by controlling his sorrows. But Dhrtaristra expresses his inability to control his sorrows because the grief for his son is so deep and intense which has overwhelmed his fortunder also. 8

Now Duryodhana turns to his mother Before dying, full of devotion for his mother Gandhari he wants to express his last desire to her He tells her—'O my mother ! I pray if I have done any righteous deed then you and none else be my mother in the next birth too "10"

Lying on the battle ground when Duryodhana sees his weeping queens his grief is intensified his heart sinks his mind distressed and he is totally shaken. In utter dejection he says—"O my queens are crying! Previously I did not feel the pain caused by the blows of the club but now I am very much grieved and shocked to see the ladies of my harem, stepping into the battlefield with unveiled diresses."

But still the dying brave, hero of the Urubhanga consoles his wife Malvi by saying— O my queen why do you ery, your husband did not turn away his face when he was

वृयोधन —भोस्तात । द्योकनिप्रहेश क्रियता ममानुप्रह् ।

<sup>9</sup> धृतराध्ट्र —

बृद्धस्य मे जीवितनि स्ट्रहस्य निसगसमीलितलोचनस्य । घृति निग्रह्यास्मनि सप्रवृत्तस्तीत्रस्समाक्रामति पुत्रशोक ॥

Urubhanga 1 48

<sup>10</sup> Ura 150

<sup>11</sup> दुर्योगन — भो । कस्टम । यानमापि हित्रयो हदन्ति । पूर्व न जानामि गदाभिषात रुजामिदानी तु समर्थयामि । यग्मे प्रकाशीकतमध्यानि

तमूधजानि रण प्रविष्टान्यवरोधनानि ॥

struck down in the fight '12
It is really pathetic to see the dying Duryodhana request
ing his parents and que in is to face the situation boldly and
let him die peacefully. He tells them splendidly that he is
dying gracefully and in a heroic manner. He is the proud
son of his parents and brave hu band of his wives.

Duryodhana turns his face now to his son Durjaya and gives some advice before duing. He says—

'Serve the Pandavas as you would serve me Obey the commands of the revered Kunti honour Draupadi as you would honour your mother

Again Duryodhana instructs his son-

Having touched Yudhisthira's right arm clad in silk offer me libations of water along with the sons of Pandu when I am dead."

Thus one is extremely touched to see the greatness of the character of Duryodhana who is instructing his son to respect the Pandayas rather than taking the revenge of his death

The height of tragedy is seen when dying Duryodhana is unable to control his love for his child Durjaya. His hidden emotions gush forth and he lam ints-अर्थ । स्वार्ग्यस्थानी पुतर्राशे इस्य स्त्रीय । The heart breaks with grief when the innocent Durjaya insists on sitting in the lap of his father (बर्ग्याय खुन के कुर्ण स्वर्ण) and Duryodhana is not able to fulfill the last desire of his son due to his broken thighs. The innocent child inquires from his father by saying—सङ्ग उपयोग किर्माम स्वरं प्राथम किर्माम क

Duryodhana consoling his parents queens and child dies ultimately on the battle ground and thus the Urubhanga drama ends with the tracic death of its hero

Though the Urubhanga is a very small drama consisted of only one act, but Bhasa has skillfully depicted a series of pathetic scenes. Not only the end of this drama is tragic in character but the elements of pathos are carried throughout the drama.

भर्ता ते नपराङ्मुखो युधि हत कि क्षत्रिये । रोदिषि ॥

Urubhanga 151

त्यवरवा परिचित पुत्र । यत तत्र त्वयास्यताम । भवत्रभृति नास्तीद पूर्वभुक्त त्वासनम् ॥Urubbanga 1 44

<sup>12 \</sup>दयोंधन —

## कालिदास एवं करुण-श्रभिव्यंजना

डा० पुरपेन्द्र कुमार

सस्कृत साहिरण के मुन में कुछ ऐसे पत्रका प्रवाही लोत हैं जो कि प्रविन में यह दिवाल साहिरण सामर की विभिन्न पाराधों के छिताए हुए हैं। हिसी भी पार के मून स्रोत को बानने के लिए हुए हैं। उन्हों जा उर्तम की बोर जाना होगा। यह कहना मसरय न होगा कि तोकिक साहिरण का जम्म हो कवि को करण पुकार के साथ हुमा। वहीं 'मा नियाव' की नकरणा पार हो पीर-भीर साहिरण सागर की झोर बरने लगी। समय-समय पर उनमें मारा हो मिनने वाली पाराधों ने उने मारी बढ़ने में सहयोग दिया। इस दिखा में कविकुकणुक कानिशास ना सहयोग प्रसास भीर महान पा, जिसने साहिरण की 'इंडच' शार 'समय' दोनी हो धारासों के इस हुटसरवर्ती करण रस से परिपूर्ण कर उनमें एक सद्भार प्रवाह ला दिया।

वर्तमान विचार-पारा में कानिश्तस की प्रेम और रूपार का ही प्रीक्ष-निधि कवि माना जाता है किन्तु बात बास्तव में ऐसी गई है। उस सहीय की प्रतिम की एक ही की में सीमित करना उसके साथ सम्माय करना होगा। साहित्य के सभी क्षेत्रों में उनका भावायंत्व समान ही है। उनका 'कविजुल पूर्व विशेषण ही इस बात का धोतक है कि वे प्रश्लार ही नहीं स्वित्य तथी रहो के भावायं है। कवित्य की समस्त कलायों का 'विनात' तो काजिवास में ही भाकर उल्लोखन होता है।

यह सत्य है कि प्रवार भीर विशेषकर विश्वसम्भ प्रवार में कानियास को प्रवित्यीय सफलता मिली है किन्तु करणा की घारा प्रवाहित करने में भी उन्हें वेतोड हो कहना पढ़ेता । चाहे उनका करण रस अवस्ति के करणे में भी उन्हें वेतोड हो कहना पढ़ेता । चाहे उनका करण रस अवस्ति के करणे मोति विश्वसावस्था तक न पहुचा हो किन्तु उसमें मानव हृदय के कोमलतम मानों को सुक्तार हाथों से सुने की पूर्ण समता है तथा कानियास करण के सर्वाङ्गीण कर को चित्रत करने में प्रसानीय कर से सफल रहे हैं। एक भीर एपुंचा में महाराज 'सब्य' को सपनी प्रयासी के विथोग में विनाप करते हुए पुनते हैं, तो दूसरों भीर कुलायसभ्य में 'रित' को प्रपन्न प्रयासम 'अपने हैं पर स्वार करणे हम के तियु दुसरों के स्वार प्रसान करण हम्

'रससिद्ध कवी दवर' ने स्नेह के दोनों ही श्रालम्बनों को लेकर कच्छाकी सफल ग्रामिथ्य जनाकी है।

क्तिना ममंत्यसीं है यह दश्य जब कि भगवान् सकर के लुतीय नेत्र से उद्भुक्त भिन से स्थ्यति (भ्रस्यावसेपम्दन) को देखकर पतियाका रित पुष्कित हो जाती है। नव वैष्य्य की मसद्य वैदना का भन्न्य करने के लिये हह्या के द्वारा जगाई जाने पर जब महु बाना चेतना को आप्त करती है तो देखती बगा है कि उनके समक पुरुवाकार महन का नेर पडा है। यह देखकर विद्वाल होकर विवास करने जगाती है। वह निकाय दतना हुश्य विवासक है कि भ्रयेनन प्रकृति भी उनके साथ रोने न समति है। वह कहती है कि वास्तव में हिम्मी का द्वया विवासक है कि

क्वनु सारवदधीन जीविता विनिकीर्यः क्षणिमनसीहर । निजनी क्षत सेतु वन्धनी जलसद्यात इद्यासि विद्वत ॥ कृमार० 1v/6

प्रवाद जिस प्रकार तीव गतियुक्त जल प्रवाह उसमे बहुने वाली कमिलंगी को कुल पर फेंक कर बीधवा से निकल जाता है उसी प्रकार केवल तुम्हारे ही प्राध्यन पर जीवित रहने वाली गुन्न प्रमाशित से नाता तोडकर तुम भी जन दिए। निक कहती है— भी तुम्हारी इच्छा के प्रतिकृत कभी कोई कार्य नहीं क्या, कभी जुम्हारी कोई बात नहीं टाली, फिर प्रकार छा गुन्ने बिलंखती हुई को दर्शन क्यों नहीं देते। "इसी प्रकार कितनी ही प्रतीत की प्रसुष पटनाओं का समस्य करती है और उसकी छोकानि की प्रदीश्त करने में छव का कार्य करती है। फिर उसाहता देती हैं

> हृदये वससीति मरिप्रय यदबोचस्तेदेवेनि कैतवप् । उपवार पद न चैदिद स्वमनर्क्ष कंपेमक्षता रति ॥

> > कुमार IV/9

यब तुम्हारे बिना पने धन्यकार से पूर्ण रात्रियों में विज्ञली की कड-कडाहर से भयभीत हो छठने वाली कामिनियों को उनके प्रियों के घर तक कीन पट्टबाएगा ? यब तुम्हारे प्रभाव में कामिनियों का महिरायान, चन्द्रमा का उदय होना तथा कीयल की कुल से गूँचता हुमा धाम का बीर सब निष्टल है।

उसका पति-प्रेम ऐसा घगाथ ध्रीर श्रेट्ठ है कि वह सामदेव के जिना शए भर भी भीवित रहना घगने लिए कचन समस्ती है ध्रीर उसी के साथ प्रक्ता हो जाने को उद्यत हो जाती है। उस समय कामदेव के सक्त वमन्त को वहाँ प्राया देसकर वह पूट-फूट कर रीने अगती है। ध्रमें प्रिस हे स्वर्श-स्व व्यक्तियों या वस्तुकों को देखकर शोक के वेग का दूने प्रवाह के साथ क्षमडना एक स्वाभाविक ही बात है। वसन्त से वहती है कि मैं भ्रवदय ही अपने पति का अनुगमन करूगी। वयोकि —

> शश्चिमा सह याति कोष्ट्रदी सह मेथेन तहित् प्रलीयते । प्रमदा पतिवरमंगा इति प्रतिपन्त हि विश्वेषने रिप ॥

> > 要o 1V/33

इस प्रकार रो रोकर प्रपने प्राणुनाथ के सखा वसन्त से चिता बनवाकर उसमें प्रानि लागों के लिए प्रतुत्तय विजय करती हैं। कहती हैं कि हम दोनों का साथ हो सर्पण करना प्रोर आद के लिए नई कोवनों सहित प्राग्न मञ्ज्यरी प्रवश्य नाना क्योंकि वह उन्हें बहन प्रिय थी।

इस प्रकार महाकवि ने प्रद्भुत सफलतापूर्वक नारी हृदय के घोक को पाठकों के समक्ष उदेलकर रख दिया है। सहुदय पाठक स्वय प्रमुख करेंगे कि इस विलाप में क्लग्ना अरपुष्ति ना सहारा नहीं निका गया है। प्रियु मानव हृदय के उद्गारों की सफल प्रमिथ्यिति है।

नारी हृदय के बीक सम्बेगी का जितना स्वाभाविक तथा मनीर्वशानिक वित्र यहाँ चित्रित किया गया है उतना बायद ही कहीं भीर मिल सकेता। सिंदिल्जना से दूर रखकर करुषा को नैसीनिक छन की प्रभिन्नति की गई है। कीन ऐसा हृदयहीन व्यक्ति होगा जो कि कुट कुट कर रोजी हुई रित को वेसकर प्रवित्र न ही बटेगा भीर उस प्रमानिनी ने दुर्गोच्य पर पीडी देर के लिए दो प्रांतून वहा देगा थे पर सुक्ति के हृदय की रसानुपति की किए से कि कहा के की न के की न में ।

रपुन्या के प्रस्टम संगे के अध्ययन से पता चलता है कि महाकदि ने केवल नारी हृदय की बीएए के कोमल तारी को ही नहीं खुणा बरिल कठीरका के मानवरण से उहने हुए पुरुष की हृदय-बीएए के तारो को भी करण स्वर में भन्नभनाने में समान ही राज्यता माप्त की है। नारी पुरुष के तिए केवल सभीग को बस्तु नहीं बिल्क वह जीवन में सार्यकरों नानी वाली प्रेरएए भी है और उसके दिना शीवन किस प्रकार मार माह्य हो कि नगता है इसे को किसादि सं प्रवर्ग के साद माह्य हो हो है। नारी कर का प्रवर्ग किया है। पुरुष प्रवर्ग प्रेर केवल स्वर्ग के हारा दिखानों का प्रस्त किया है। पुरुष प्रवर्ग प्रयोग के केवल सिलदान चाहुता ही नहीं करन् न्यूप भी बिलदान कर सकता है। विचान में पितानी विकल्या नारी को हो सकती है उपने किसी प्रकार भी कर प्रवर्ग की नहीं। इस सावता नारी को हो सकती है उपने किसी कर प्रवर्ग की नहीं। इस सावता नारी नी हो सकती है उपने की नहीं। इस सावता नारी नी हो सकती है उपने किसी कर सही पर स्वर्गस्य की नहीं। इस सावता नारी निर्म पुरुष की नहीं। इस सावता नारी निर्म केवल में नहीं। इस सावता नारी की हो सकती है उपने की नहीं। इस सावता नारी की हो सकती है उपने की नहीं। इस सावता नारी निर्म केवल की नहीं। इस सावता नारी की हो सकती है उपने की नार सावता नारी नार सही पर स्वर्गस्य निर्म की नी सावता नारी नार सही पर स्वर्गस्य नार सावता नारी है।

महाराज रच् की मृत्यु के उपरान्त उनके पुत्र धज ने राज्य भार सम्भाना

तथा प्रजापालन करने लहे। वे प्रकृती प्रेयती इन्दुलती से ध्रविक स्तेह करते से। एक दिन वे उसके साथ राज्योधान के विहार कर रहे थे कि उसी समय नारस जुन भवनात् कर की धारावना करने के तिल, प्राकात मार्ग से गोक्यों पाम को जा रहे में। उनकी बीला के सिरे पर स्वर्धीय पूर्वों से निर्मित एक माला लटक रही पी जो कि हुवा के फोड़ी से खितक कर राती स्टुलती के वसस्यत पर जा निरी। उसके पडते हो रानी प्रालुहीन होकर भूमि पर निर पडी धीर उसके साथ ही महाराज मज भी मृद्धित होकर वहीं पिर पडे। विवक्त के द्वारा उपकार किए जाने पर राज्य को तो बेसता धा गई पर-छुरानी को नहीं। तब उस प्रेमी राजा ने सपनी प्रियतमा को गोशे भे रख निया धीर विवाप करना प्रारम्भ कर दिया। कि व वर्षन करता है—

विललाप स बाद्य गदगदं,

सहजामध्यपहाम घीरताम ।

प्रसित्तद्वसयोऽपि सार्वेच

मजते केंद्र कथा शरीरिकाम ॥

(उनमा स्वामायिक धेये जाता रहा, गला भर प्राया, नेत्रो से प्रियस्त सम्यापात वह बनी प्रीर वे क्रूड-फूटकर रोने लगे। यह स्वामायिक ही था। वत सीव श्रीच को पाकर लोहा भी विचल जाता है तो इस महान् वियोगायि से उनका हुवस इसित ही उता। इसमें प्रायमये कही है। वे रोते हुए कहते जाते हैं—'हाय क्या फूलो से भी किसी की भूत्यु हो सकती है। यदि एंस ही ही ते ते कहना चाहित कि उनीय किसी भी क्या में मृत्यु को ता सकती है। यदि एंस प्रयास पानुस होता है कि कीमल बस्तु को यह करने के सित् देव कीमल वस्तु को यह करने के सित् देव कीमल वस्तु को यह तरने के सित् देव कीमल वस्तु को यह तर कीमल वस्तु का ही प्रयोग करता है नयोंकि देवा जाता है कि कमलिनी को नष्ट करने के लिए पाला ही प्रयोग करता है नयोंकि देवा जाता है कि कमलिनी को नष्ट करने के लिए पाला ही प्रयोग करता है नयोंकि देवा जाता है कि कमलिनी को नष्ट करने के लिए पाला ही प्रयोग करता है नयोंकि करता है नयों स्वास प्रयोग समस्त प्रयोग करता है करते हैं

स्रिपय यदि जीवितापहा हृदये कि पिहिता त हन्ति माम् । विषमप्यमृत व्यविद्मवेदमृत वा विषमोध्वरेण्युवा ॥

रपु० (8/46)

बत भूभे तो ऐसा माल्म पढता है कि---

भ्रयवा मम माग्य विष्तवादशनि कल्पित एव वेषया । यवनेन तक्ने पातित सपिता तद्विष्टाथिता लता ॥ रघु० 8/47

फिर इन्दुमती से पूछने लगते हैं — है प्रिय, तुम तो धपराध हो जाने पर भी कभी मेरा तिरस्कार नहीं करती थी किर माज क्योंकर एकाएक युक्त ते बोतना तक नहीं चाहती? नया तुम भुक्ते क्कूश प्रेमी समक्ष्र र मुक्ते विना पूछे ही परलोक को चनी गई र दरवादि। इस प्रकार विदेक सून्य होकर उस से प्रमा करते लगते हैं। सपने प्राणो को विश्कारने लगते हैं कि ये एक बार जाकर छिर नयो डम विशोग को वेदाने के नियर लोट साए।

कितनी कहत्या प्रात्ती है उस प्रेमी पर जो कि सभी जुछ काए पूर्व सपनी प्रेयती के साथ पानन्यपूर्वक रिहार कर रहा या भीर प्रधानक ही उस प्रमान में से एक सबंदा के लिए महामोन बारएण कर तेता है। जबकि ससार में दियक महिंदी वालानी कि वा हुदय क्रीड्यनीम्बून में से एक का वस देखकर दीकाभिभूत ही उठता है घौर वही 'बीक श्लोकस्व' की प्राप्त कर लेता है उसी प्रकार काजिया के पाठक का हृदय इस प्राप्ती ग्राम में से एक के नष्ट हो जाने पर हुदर के कलए-कांचर की मुतकर प्रवीभूत हो जाता है। मानव हृदय विशेष कर से प्राप्त स्वीप्त साथ की जाता है। मानव हृदय विशेष कर से प्राप्त स्वीप्त सी हो। सामव हृदय विशेष कर से प्राप्त स्वीप्त सी हो। सामव हृदय विशेष कर से प्राप्त स्वीप्त सी हो। सामव हृदय विशेष कर से प्राप्त स्वीप्त सी हो। सामव हृदय विशेष कर से प्राप्त स्वीप्त सी हो।

क्तिता नश्यर है गाल-सीवन । वागी उसके मुस पर से सम्भोग की यकायद से उत्पन्न पत्ती की बूढ़े भी नहीं मुझी, भीर यह चल सदी। (स्वा की 5.1) वरी-को सोत को मुक्स में घटनाओं तसा प्रयमी प्रेयसी के पूछीं का स्मरण करते हैं रयो रयो कोकांगिन प्रयोध्त हों हों जाती है। कहते हैं—'देखों लड़्सा में राति का पून सिनन हो जाता है, धौर राति के बीज जाने पर ककता भी गानी प्रेयसी चकती को गा सेता है, प्रत उन्हें नियोगकम्य दुख योड़े ही समय के निष् होता है। परन्तु पुम तो मुक्ते सता के तिए छोड़कर चली जा रही हो, बताओं में बयोकर न विरहाित में जनकर स्वस्त हो वार्यक्र होता हो उत्तका यें सुप्त हो गाम गामन्य जाता रहा, गामा-वजाता रहा, गामा-वजाता रहा, गामा-वजाता रहा, गामा-वजाता रहा, प्रामा-वजाता प्रवाह हो हो परन्तु प्रयम्भ के विष् छोड़ के प्रयम्भ होने हो नया, च्युज़ें प्राप्तपंत्रहोंन हो गई, सनाप-श्रुहार क्यर हो गया, च्युज़ें प्राप्तपंत्रहोंन हो गई, पाम एसा, वहा से सामर्पण्डीन हो गई, सनाए-श्रुहार क्यर हो गया, च्युज़ें प्राप्तपंत्रहोंन हो गई, पाम एसा, वह तो चकती मान प्रयक्ति स्वाधि सी

राजा धज इतना रोया कि उसे देसकर वृक्ष और नतायें भी ध्रयुगत करने नगी। जब उन्होंने नगर में अदेश किया तो उनहीं दशा इतनी करलाजनक हो। एँची कि नगर अर की हिन्दी कूट-फूट कर रोने नगी। मानी धज का योक उनकी यांकी से यह निकला हो।

उपर्युक्त वर्णन में कितनी सहत तथा भावपूर्ण भाषा मे कवि ने प्रेमी के हृदय के कहणापूर्ण उद्गारों को व्यव्जना की है। विवाद स्वामाविकतापूर्ण है। तथा कही भी जो बडा-बाकर विजित करने नी चेश नहीं की गई है। रस की पुटिक के तिल् योज-योज में जहोदन विभाव के रूप में मतीन की ग्रह्मारिक की पुटिक के तिल् योज-योज में जहोदन विभाव के रूप में मतीन की ग्रह्मारिक घटनाओं का स्मर्ण कराया गया है। कवीश्वर ने आनन्द ने वातावरण के भीच प्रवावक दिवति वन पहाड़ विराक्त उनकी प्रमुद्धित भी कई गुना तीक कर दिया है। कहाँ तो महाराज अब बुछ ही खाण पूर्व कर मशिक्त सीन्ध्र्य की प्रतिमा स्कूमतों ने साथ प्रमद वन में विनाय-कींडा में मान, प्रान्तव नोक में विवाद कर रहे थे और कहीं एक खाण बाद ही उनकी हुद्देश्वरी उन्हें विलखा खोडकर पृश्व की गोद में समेदा के लिए सी वाती है। कैसी हुद्ध-द्वावक है यह पटना। कीने एसा सवेदनाती होगा जिसका हुद्ध पर पटना का स्मरण कर द्वांत न हो उठेगा। प्रतिक कर से 'खा' का सोक सोर 'रंजि' का समर साक समस्य मानव जाति के मेरी हुद्दा ना विद्वाद नहीं का स्वर्थ कर से 'खा' का सोक सोर 'रंजि' का स्वर्थ का स्वर्थ कर साम स्वर्थ कर से 'खा' का सोक सोर 'रंजि' का स्वर्थ कर साम स्वर्थ कर से 'खा' का सोक सोर 'रंजि'

कालिदास ने केवल दो प्रेमियों के वियोग-जन्य स्रोक ही नहीं बर्टिक परि-स्थिति गत शोक का भी मुन्दर चित्रस्य किया है। वे कवि-कृत-गुरु ठहरे। इसलिए उन्हें तो अपने उत्तरवर्ती कवि वर्ग के लिए सभी तरह का आदर्श तैयार करना था। इस प्रकार परिस्थितियो से उत्पन्न सोक का दर्शन हमे १४वें सर्ग मे सीता-परित्याग के श्रवसर पर होता है। बेचारी पूर्णगर्मा, पतिप्राणा सीता को लक्न्म, राम की माजा से, गया के उस पार हिसक समय लगा उसी में किन ने व्यञ्जनातमक भाषा में प्रपने हुदय की कहणा को प्रकट कर दिया है। वे कहते हैं उसी ही लक्ष्मण उनके सन्देश को प्रहुण कर उनकी शांचे हो के सुद्ध हुए त्यों हो विश्वित के भार से व्याकुत सीता थी 'डरी हुई कुररो' के समान कुट-कुट कर रोने लगी (रहू॰ 14 68) यहाँ पर कुररी के समान कुड़कर उपमा के आचार्य ने प्रधिक वर्णन की मायरवकता न रखकर सीता की समस्त व्याग को हृदय-सबेदन बना दिया है। उनके रोने का भन्मान तो इसी से लगाया जा सकता है .

> तृश्य मयूरा कुसुमानि वृक्षा दर्भानुपात्तान्त्रिज्ञहुर्हरिण्य । तस्या प्रपन्ने समृद्रक्षमावमस्यन्तमासीद्वृदित वनेऽि ॥

इस सिक्षप्त वर्णुन में नेत्रों ने अपुधार भने ही नवहें पर हृदय करणा से गर्याद हो उठता है। इस प्रकार हम देखते हैं कि कानिवास ने केवल विश्व- समझ पहुंचार के रूप में ही नहीं विल्व स्वतंत्र रूप से भी करणा रच का आस्वादन कराने में प्रश्नकीय सकनता की है। कही-कही विस्तृत वर्णुन में ज जाकर सकेव मात्र से ही उसे दर्शन में प्रश्ना हो। अग्यान् राम के 'महा- प्रपाण' के समय उनके पीछ-पीछ चनने वाली जनता के आंत्रुमों से समस्त पर्मा पीच स्वतंत्र स्वतंत्र के समय उनके पीछ-पीछ चनने वाली जनता के आंत्रुमों से समस्त पर्मा पीच साम प्रवाण के साम प्रमाण के समय उनके पीछ-पीछ चनने वाली जनता के आंत्रुमों से समस्त पर्मा भी स्वतंत्र कर हमी में काम निया है। (२९ 15 90)

वास्तव में सस्कृत साहित्य का कोई भी ऐना को व नहीं जिसमें कि कालियास ने ध्यपनी नैसर्गिक प्रतिभा के बल पर किसी भी रह को पूष्टि की परमावस्था तकन न पृत्या दिया हो। उनकी रिष्टि किस और उठनी है उसी और धनीकिक रंस की पारा बहा सालदी है। शाहुन्तन के चतुथ शक्तु में उनका करुए पस इम उच्च भूमि को प्राप्त हो गया है कि वहीं जब धौर पतन का मेर ही निरुग्या है। इस यह धौर चेतन के धपूष निनन को बेसकर हो किसी भावविभोर धानोवस ने निलोड रूप में नह दिया—

> कालिदासस्यसर्वस्वमभिज्ञान शकुन्तलम । नत्रापि च चतुर्योऽङ्कुस्तत्र इलोक चतुन्दयम ॥

 इतनी व्यवा हो रही है तो प्रला उन वेवारे गृहस्विधी की कितना दु ल होता होगा जब कि वे प्रपत्ने पुत्री को पहुने पहुल विदा करते होंगे । इसके बाद महाँप स्वय हो प्रकृति से शकुन्तजा की विदाई के लिए धनुभति भाग रहे हैं। "बातू न प्रपत्न" है तरोकनहुशो पुत्रारों त्यारी धनुश्वला धान पिछाइ को जा रही है, तुम सब असे लोने को भनुमति हो। कल्ब की इस अप्ययद कल को बाली को गुनकर स्वीहति दक्षर ब्याञ्चल कोमस कूक उठती है। समस्य साक्षम करला की सावा से धाण्डादित हो जाता है।

महाँव का बारहस्य स्तेह बार-वार जमह रहा है। उसकी कल्याएमय प्राणा के लिये जुम कामजा करते हैं। वनवेविया उसे प्रखह सीभाग्य का प्राणावित देती है भीर उसके प्रणार के लिये कुन्दर वस्त्रामुष्य भेंट करती हैं। इस प्रकार वियोग की लहुर योहें समय मे ही समस्त तंपीश्य को प्राप्तावित कर लेती है। शकु-तला की विदाई की सूचना पाते हो हरिएएा। पुख मे चवाथे हुए पास के के कए। की भी उपल देती हैं। मीरो ने नाचना खोड दिया है धोर तलामों के वीन-तीचे पत्ते दर प्रकार फड रहे हैं मानो उनके सामू निर रहे हैं। बोडी ही दूर माने बढ़ती है तो उसे प्रयंति सहन के समान प्यारी वन्यगेस्ता की याद मा जाती है। और उसी देवते ही सहुन तक संग्र तलाकर प्यार करती है। यह एक प्रसुत ही स्तेह तथन का स्वय है। मानाय मुण्योना, जिसे उसने मा की तरह पाला-तिस चा उसी जाते देख मांको में प्रांतु इयड बाये चुलपा उसके पीछे चलते तथात है। कितती देवा वरवती हैं उप मुण्योन की साथ में में सारो के जिसने कि मातृविद्यांत होने पर भी सहुत्तवा के हाथों मा के प्यार की मनुसूति की घो। बालसहचरी प्रमुष्पा गौर विवस्तदा का योक ती अनुमानवस्य ही है।

इन प्रक में प्रवेतन प्रकृति को भी हला देने दाली करणा नारतव में करणा, है वह महानिव की करणा व्याप्तना का जवनात उदाहरण है उत्तर-रामचरित में तो भावि प्राप्त दावार दिस्पित दानी जवनात हरणा है उत्तर-रामचरित में तो ना सकेत ही मिनवा है किन्तु वाकुन्तन में प्राप्त ही सवरावर जगत बकुन्तना की विदाई पर रोता हुमा दिलाई देता है। श्री जवादमान जी के रासों में मनत करणा की करणा वदा को सवन करने वाली प्रकृति की यह मुक वाणी सकते हुव्य के घितारिक दिसे मुनाई पटती है। प्रकृति की यह मुक वाणी सकते हुवा ना विद्या ही सामन करने वाली प्रकृति की यह मुक वाणी सकते हुवा मान्य विद्या जा यह साह है। प्रमुख तथा प्रकृति का यह सावदेवणु के किन नेत्रों से देता जा सकता है। प्रमुख तथा प्रकृति का यह दानीय दियोग किस रवित के हृदय वजी की निनादित नहीं कराता?" कहणा की दिट से 'बहुनतका प्रत्याहयान करने हिन समित कही ।

प्रकृति के निरुद्धन वातावरण के बीच पती हुई शकुन्तता के प्रति हमारे कितनी सहानुभूति हो जाती है जब कि हम उसको बडो-बडो माशाभी पर पुष्पापात होते हुए देखते हैं। ऐसे समय मे कोन ऐसा हबयहीन होगा जो रोग करेंगा।

उनका 'मेणदूत' भी कहणा के बातावरण से खानी नही है। इसमें कालिसास मानस हृदय के सूक्ष्य से सूक्ष्य धीर कामन से कोमन मानो को स्पन्तित 
करने में समूत्रपूर्व सफलता प्राप्त की है। मेणदूत का प्रथम बनोक हो हुन्य 
में कहणा का लीत प्रवाहित करने लगता है। उस दिन्ही यक से साथ किय 
की इतनी सहानुमूर्ति है कि वह उसका परिचय देता है कि विचय' कह कर। 
वह बास्तव में कहणा का पान है। उसे विधोग को इतनी वेजेनी है कि वह थोड़े 
दिनों के निये एक साथन पर टिक ही नहीं सकता। रामार्ग्याध्येण 'कहकर 
कवि ने यही व्यक्तित किया है कि उसका मन उसे एक स्वान पर चैन से 
बैठते ही नहीं देता था चीर वह आध्यम-पाध्यम अपका-पिता था। 
मानित, जल, वाय धीर खुपें के मेल से बना हुता ब दल भी जब उसकी 
ममंदर्गायनी वेदना को मुनकर दवित हो उठता है थीर उसके करट को दूर 
करने के नियं प्रयत्वीन हो उठता है तो करणावायर कानिदास का तो 
कहना ही क्या। जरा उत्तकी दमनीय दशा का हात तो देखिये। वह कहता 
है—

मानाकाश्रतिस्तित्वुत्र सिदंबाश्तेवहेतो सम्बद्धायास्त्रे स्वयापि स्वय्तसदर्शनेषु । पद्भयन्तीना न खलु बहुशो न स्वती मधा देवतामा सुसतास्त्रुलासमिकसलयेख्यलेका पतन्ति ॥

यह चित्र अवभूति के ''अपि प्रावां '' को तुलना पर रहा जा सकता है इसी प्रकार विरह विषुद्रा यक्षिणों भी तो 'करणस्य मुलिरवा गरिरीणों विद्वस्था' के ही रूप में हमारे सामने माती है। सबेप में यही कहा व पर्योग्त होगा कि समूर्ण मेय हो करणा के मुलाधार पर टिका हुमा है। यही करणा है जो कि मेयहत के पाठक के मन की मुख कर शालती है।

कत्वण रस की व्यजना में कालिदास उतने ही सकत हुए हैं जितने कि भवभूति। पौनों में जो मत्तर दिवाई देता है वह केवल उनकी रीली का है। पाला के कालिदान के पाला के पोढ़े से चुने हुए गक्को में माहिकाधिक भावों को व्यक्ति करने की पेटा की है और मसमूति ने विश्वत वागिसतार के साथ वाच्यारं प्रधान रोजी को अपनाथा है। दोनों में से किसी को छोटा बढ़ा नहीं कहा जा सपता। हृदय के कोमल मनोड़ेगों को सरिवत करने में दोनों में से कोई भी किसी से कम नहीं है। काजिदास के कदण रस का आस्वादन करने के लिये नाटको एव काज्यों का साञ्चीपाय अध्ययन विशेष सहायक होगा। तरपचाय सहय पाठक रवय ही निर्णय दे सरेंगे कि वास्तव में काजिदास को करणा कितने। पित्र और उच्च भीम पर स्थित है।

### उत्तररामचरित में शोक की श्रभिव्यञ्जना

—डा॰ श्रयोध्या प्रसाद सिंह

सस्कृत साहित्य की समृद्ध परश्वरा में जो श्रेष्ठ नाटक हमारे सामने माते हैं, उनने कई कारणों से उत्तररामचरित हमारा ध्यान प्राकृत करता है। यहि केवल 'नाटक' होने की हो बात होती तो उस नाट्यकृति के पहले भी कई विधिष्ट नाटकों का प्रश्यन हो चुका था, जिनका महत्त्व सम्पूर्ति की इस नाट्यकृति से कम नहीं माना जा सकता। किन्तु अपने इस नाटक के रूप में भवपृत्ति का जो कथ्य है, उसकी विधिष्टता भन्नतिम है भ्रीर वहीं हमारे आकर्षण का प्रयान कारण है।

श्राचार्यं विश्वनाथ के शब्दों में 'इण्टनाशादिभिश्चेतीवेंक्लव्य शोक शब्द-भाक' मर्थात् भ्रभीष्ट वस्तु के नाश ग्रादि के कारण उत्पन्न चित्र की विकलता ही घोक है। यदि घनञ्जय एवं घनिक के शब्दों में बोक-भाव का विश्लेषण करें तो यह भावचित्त की विक्षेपावस्था से सम्बद्ध होता है। भवभति का शोक, जिस रूप में हमारे सामने उपस्थित हमा है, वह जीवन की घतल वह राई में बैठे हुए कवि की ऐसी जीवन-दृष्टि का परिचायक है जो रूपात्मक साहित्य वनकर प्रभिव्यक्त हम्रा है। इस बोक को अभिव्यक्त करने के लिये कवि ने जिस इतितृत का चयन किया है तथा उस इतितृत को जो रूप प्रदान किया है, यहाँ उसका भी महत्त्व हो जाता है। मर्यादा-पृख्योत्तम राम तथा उनकी रानी सीता उत्तररामचरित के कथानायक है। ये दोनो भारतीय सस्कृति के किञ्चित मृत्यों के जीवन्त प्रतिनिधि माने जाते रहे हैं। किन्तु सीता का राम के द्वारा निर्वासन, सौचित्य की दृष्टि से, एक प्रश्नवाधक चिह्न बन जाता है। और भारतीय साहित्य में जिसका ग्रीचिन्य नहीं, साहित्य के बादर्श के लिए उसका कोई स्थान नहीं। प्रजावर्ग में फैली भठी अफवाह के कारण राम जैमे न्यायित्रय सम्राट ग्रपनी निरपराध गनी का त्याग कर दें, यह बात मन में ठीक-ठीक वैठती नहीं। स्वभावत इस प्रसंग में सम्बद्ध भवसूति के सामने दो प्रधान समस्यायें हैं--(१) रामकथा के इस यश की न केवल विश्वसनीय बना देना, प्रत्युत उसे घीचित्य भी प्रदान करना भीर (२) क्या के बारीक तन्तुन्नों को कुछ इस प्रकार फैला देना जिससे राम एवं सीता के अनुलनीय दाम्पत्य प्रेम से नि सृत शोक हमारे मन को छु सके।

द्धय कान्य की सीमान्नी को ज्यान में रखते हुए सैकड़ो बयाँ से जोक-मातव पर खाई हुँद राम-क्या में ऐगा कोई परिस्कार भी नहीं किया जा सकता था, जिससे सामाजिनों के मन पर कोई मटका लवता। राम एक् सकता के चरित की नारिक रेखाओं को उनारते, जुटूँ शीक की प्रभिन्यञ्जना के लिए सबसे नगने तथा सामाजिकों के लिए भी उन्हें स्वीकरएशिय बना देने से हुँगे बाञ्जित सहितक प्रभाव सम्मय था। अवशृति ने इस श्रीट के यो परिनर्वन या सस्कार किए हैं ने सार्थक प्रतीत होते हैं। उन परिस्वनों में भी हुछ ही ऐसे हैं जो सर्वया नए हों। जुछ को तो उन्होंने राम कथा के कई प्रथों से भी निया है। नवीन "व पुरातन का सिम्मग्रस करने उन्होंने जो कहांगि लही की है यह रिस्मन्देत नारकीय मर्थास से पूर्ण ती है ही, उनत

त्यारी सानस्या अवसूनि ने लिए वस्तुत न काल साहित्यिक व कलात्मक समस्या है। इस कथा का गतीवाता इसी साम्या है। इस कथा का गतीवाता इसी साम्या के तामावात के एन में प्रावुत हुआ है। परम्पार राम को जो महत्त्व देती माहि थी, सीता के निर्माशन के स्वार के स्वर में में बैसा कोई महत्त्व स्वरी माहि थी, सीता के निर्माशन के स्वर में में बैसा कोई महत्त्व स्वरी माहि थी, सीता को तिमाल मारि थी, देवी थी, प्रत राम का कोई भी माहिश विरोधार्थ करके भनात उनका परम कर्तव्य था। सीता-वरित्य के इन रूप पर निश्चित कर से भनात ते ने पुछ भावात्मक विस्कृत है सहस्त्र साहिश्य थी परम्परा में यदाधित्य है ऐसे पहले नाटकवार है जिन्होंने प्रवतारी राम की प्रधानत का मनुष्य के सम्य भे देशा है सोर उनकी रामी सीता को एक स्त्री के दण में । स्त्री भीर पुरुष के सम्बन्धी

की दिन्द से इस कवा के परिप्रेटय में जो उतार एव चढाव दिखाए गए हैं वे ही इस नाटक के गहन शोक की वास्तविक घुरी है। ग्रीता को भी छोभ हो सकता है, उन्हें भी राम के विश्द साक्रोध हो सकता है, यह गहने वा दार भवभूति में ही पाते हैं। हवय राम भी प्रयमी निव्धिता रामी के प्रति समर्पण का जो भाव दिखाते हैं वह भी अपूर्व है। राम एव सीता के पुरावत रूपों में मानवीय गयेग भरकर शया उन्हें रङ्गमच की दिष्ट से रसात्मक बनाकर भवभूति ने साहित्य में एक गई परण्या का प्रारम्भ किया है। निव्धित के पूर्व राम एव मीता के मन में जो वियोगात्मक सर्वभ भें जाते हैं वे भावी वियोग की न केवल सहा बनाते हैं, निक्क महत्वीय भी।

ऐसे तो उत्तररामचिरत मे रिन, उरसाह, वासस्व्य, विस्मय प्रावि कई सुसे भाव गुम्लित हुए हैं, किन्तु वे सबके सब घोक के सर्वितत होने में स्वायक होने हैं। धादि से धन्त तक नाटक का मूल भाव घोक हो है। कार्तिवास के ने अपने तरक नाटक का मूल भाव घोक हो है। कार्तिवास के ने अपने नाटकों में कदाचित्र किसी एक भाव पर प्रपो प्यान को उत्तना के दिवत नहीं किया है जितना भवमूति ने कर विद्यासा है। प्रभिक्षान- वाकुन्तत की वस्तु में श्रृद्धार पहुने एक कप ने आधिकत प्रवस्य हुमार प्रावृत्ति किए गए हैं उनमें के कई का इस नाटक के रित-मान के माय कार्य कार्यए। सन्वन्य स्थापित करने में कितनाई होती है। ऐसी बात उत्तररामचिरत में नहीं पाई जाती। करने में कितनाई होती है। ऐसी बात उत्तररामचिरत में नहीं पाई जाती। करने में कितनाई स्थापित कार्य के स्थापन एवं परिपोपण में इतना में अपने सिवात है कि नाट्य-विकास की सर्वेक प्रक्रिया में और दूबरे प्रयोक भाव में भोक की ही छाया विद्यान दिलाई देती है। नाट्यक्ता की दृष्टि से अवभूति की यह एक नहुत वही शिद्ध सानी आएती। चाहे अपन प्रदू के सम्भोग या श्रुद्धार का प्रसङ्घ हो, पनम एवं पटक प्रक्री के बीर या चास्तर का सन्वर्ध हो, सर्वन पत्र वाहन करने स्थापित है।

संस्कृत नाटको, विशेषत उत्तररामचरित के धीक-भाव के विदार्श्य के सूत्याकत के निए भारतीय साहित्य में मुत्रीत इस आय के स्तरूप को समस्ति निर्मा प्रवासक होंगा पालवार रास्परी के दुखानत नाटकों, विशेषत युनात के एत् जुनस्, मूरीपिटिस, सोकोस्त्रीय प्रमृति प्रसिद्ध वासरीमारी द्वारा सर्वतित लोक-भाव के साथ भारतीय शोकभाव की मुत्रा साम्प्रता हुई है। स्परिद्धार नाटकों में भी घोक में प्रमृत का मुद्धार के स्वाद भारतिय लोक में भी घोक में प्रमृत साम्प्रता हुई है। किन्तु वह सोक सार्वि से मारत तर सोक हो दना रह जाता है। सोक का जो प्रमृत सर्वत है से सी के सी प्रमृत्य नाटकों सार्वि के समुत्त साम्प्रता नाटकों से प्रमृत नाटकों स्वाद नाटकों सार्वि के सित्र सोक की स्वयन्त्रना स्पर्दी है सह जीवन की एक प्रक्रिया मात्र है, स्ववस्था विशेष है। सही बोक स्वय

भ्रपने में लक्ष्य बनकर नहीं उभरा है, बहु पुरुषायें की प्रास्ति का साथन मान है, साध्य नहीं। इसीलिए यहाँ जीवन की प्रक्रिया-बिवेष का मङ्गपूत होने के कारए। जीक स्वय नाह्य की परिएाति के पूर्व ही कही न कही दूट आता है, विकार जाता है। धरनी धरिलम अवस्था में उसका विकास किसी ऐसे भाव की जन्म देशा है जो ग्रानन्द, मङ्गल एक उपलक्षित्र का सुषक होता है।

दु सान्त नाटको का घोक, चूंकि धवने प्रकृत रूप मे चित्रित किया जाता है, मत उत्तरण तम्य प्रधान होना धान्यपत्र हो जाता है। इन बृष्टि से पुष्टान ताटक जीवन के घोकारत्र तथ्यो का प्रभावोत्पादक दम से मुख्य के पुष्टान तथ्यों का प्रभावोत्पादक दम से मुख्य के पुष्टान तथ्यों का प्रभावोत्पादक दम से मुख्य के पर्टा होता है, नाट्यपर्धी को नहीं। इति निष्ठ उस घोक की धान्या में करन्यता को कम में कम प्रपेशा होती है। इस पृष्टि से यदि भवभूति के घोक का विश्वेत्यक करें से मान्यायित दीखता है। करन्यता की के स्वाप्यायित दीखता है। करन्यता की पह उस प्रधानिक वाली है, वहीं पुष्टानत नाटको का तथ्य-प्रथाना घोक उसे जीवन की इतिकृत्तात्मकता के साव को स्वाप्यायित है। अवभूति ने वाचा उनकी चत्र कानियाम प्राप्ट इसरे कित्य में भी दूषरे भावों के ही समानात्म दोक भाव को सम्पूट करने के निष्य सन्तर प्रधानक सम्पूर्ण करने के निष्य सन्तर प्रधान का सम्पूट साव से मान्यता के घोका सम्पूर्ण करने के निष्य सन्तर का स्वप्याय स्वाप्य हो साव को स्वप्याय का अपनिवार्य प्रधान का स्वप्य स्वप्य से साव को साव स्वप्य से साव को साव स्वप्य से साव को साव स्वप्य से साव को स्वप्य स्वप साव से साव स्वप्य से साव साव से साव स

धरानू तथा उनकी परम्परा के समाशोकको ने दु खान्त नाटको के शोकारमक भावी जैसे नास एक करणा का भी एक लक्ष्य निर्वारित किया है। यह
लक्ष्य 'क्यांसिए' या विरोक्त सिद्धान के नाम से प्रसिद्ध है। इस सिद्धान्त के
महुनार हमारे अन्यमंत्र ने अपूल भव एक करणा जैसे विकार दु खान्त नाटकों
को देखकर उत्तेत्रित होते है और कावान्तर में अपने सन्युक्त द्वारी हमारे
व्यक्तित्व को सन्युन्ति कर देते हैं। सक्षेत्र में, हम अप आदि भावित विकारों
का विरोक्त हो जाते से अपने को हस्का महसूत करने जनते हैं। सामात्रिकों
के अन्त मन का ऐसा गरिष्कार भी दु खानत नाटकों का लक्ष्य होता है।
भवभूति जैसे नाटककारों का सोक भाव ऐसा हुख नही करता। उसका प्रयोग
किसी अकार के सन्युक्त को नित्प नहीं अस्तुत रमासक उन्मेष के लिए होता
है।
है। यहां पोक पर सक्त होने में कारण अन्तत आहां स्वी मुस्टिकरसा। है,
किसी द सा उसकी का ना स्वी स्वी स्वारा है

दु:खान्त्र नाटको के बोक 'नियतिकृत नियम' से प्रसूत होते हैं। नियति या भाष्य का उस शोक के सवर्धन में बहुत बड़ा योगदान होता है। एडिएस का सम्पूर्ण शोकात्मक वृत्त नियति के कृटिल सकेतो पर चलता हुमा दिव्यात होता है। स्वय एडिएस उस नियति के हाथ का एक खिलीना मात्र है, जहा नियति को ऐसी भूमिका प्राप्त नहीं हुई है वहाँ भी सम्बद्ध पात्र की कोई चारित्रिक दुर्बेलता जोक को सर्वायत करने में सक्रिय दिखाई देती है। मैं कबेप जैसे पात्रों में नियति तथा चारितिक दुर्वतता बोनों के न्यूनाधिक सयोग उनके चरित्र को शोक-पर्यवसायी बना देते हैं। भवभूति के राम या सीता के जीवन में जिस शोक की अवतारएगा हुई है, उसमें न तो नियति का कोई योगदान है और न ही उनकी किसी चारित्रिक दुवंलता का। यहाँ का शोक क्रधिक से ब्रक्षिक परिस्थिति-जन्य माना जा सकता है। यह एक विशिष्ट परिस्थिति ही थी जिसने राम से सीता का निर्वासन करा दिया। मिशानशाकुरतल मे भी दुर्वासा के जिस शाप की प्रवतारणा हुई है वह वहाँ के छोक के सबर्धन में कोई देवी कारए। नहीं माना जा सकता। वह एक परिस्थित विशेष की उपज है। इसी प्रकार स्वप्नवासवदत की वासव-दत्ता का शोक यद्यपि स्वय उसी की सर्जना है, तो भी यह उसकी किसी चारित्रिक बुबंधता से नहीं, बल्कि उसकी शक्ति से पनपता हैं। भारतीय नाटकी मे नायक एव नायिका अथम श्रेणी के मतुष्य होते हैं। उनकी चारितिक बुवंब-ताएँ यदि होती भी है तो ऐसी नहीं जो उनके व्यक्तित्व के विकास में बाधक हो। बहुं तक नियति का प्रश्न है भारतीय कि समि विदान का अञ्चल होता है। इसीमिए तो उसकी वाएंगे 'नियतिकृतनियमरहिता' मानी गई है। पुरुषार्थ यहाँ के नाटकों के परम लक्ष्य या फलागम के रूप में दिखाई देता है।

भारतीय नाटकी, विदेशवाय एकररामचरित में शोक की जैही भीनवाजना हुई उसका एक हुसरा भावात्मक बीशान्य भी परीसाणीय है। नाद्यवादन के पूर्वीवड ब्याब्शाता धालायं धानिन्वशुन्ध भारतीय नाटको के परम लड़व रह की ही नाट्य की सक्षा प्रयान करते हैं— जैन, रस एव नाट्यमें । मर्घात् महों दें। इन पानों के द्वारा प्रवर्तित रसमान हो नाट्य होता है। इसका हात्स्य यह हुधा कि राम एव सीता के जीवन मे जो शीक पटिटाव होता है। नाटक का मुल साधार बही है, इस शोक भाव के ही एकतवन मे राम एव सीता की मुम्बित होती है। 'नहिं रसादें किस्वरूप्य प्रवर्ति'— इस सक्य का भी बहुत कुछ मही धार्य है। बीक-भाव के प्रति समर्पित होने के कारण ही उत्तरदामचरित में मौतिक पटनाएँ उतनी सशस्य हो दी हती तित्व में कार्य-व्याप्त का वी सभाव विसाद सेता है सक्त प्रकार में प्रति हम उत्तररामचरित का शोकमात सम्पूर्ण संस्कृत नाम्य-साहित्व के शोक भाव का प्रतिनिधि माना जा सकता है। शोक की जो तम्मयता एव तरलता इत नाटक में पिरोई मई है वह भारतीय नाध्य की शोक घारा का परिएत रूप है। कुछ इन्हीं कारणों से 'कारच्य अवसूतिरेव तनुते'—सर्वाधतः यद्यार्य उत्तिव वनकर हमारे मन-प्राणी पर छा जाशी है।

### भवमृति का धर्मोपघातज करुण

डा० व्रजमोहन चतुर्वेदी

संस्कृत साहित्य के इतिहास में काव्यकृतियों का उनके प्रगीरस के साथ तादात्म्य स्थापित कर व्यवहार करने की प्रया रही है। वास्मीकि रामायण को शोक की प्रभिव्यक्ति तथा गहाभारत को शान्ति का प्रतीक माना गर्गा है। इसी प्रकार कवियों का भी वर्गिक्षण सो एवं पात्रों को शिट में रखकर किया जा सकता है। कुछ का किया भी जाता रहा है। जैसे—

श्रुमारे लिसितोड्गारे कालिडासत्रयी नुकिस् । इसी सन्दर्भ मे भक्भूति का करुए रस से स्मरए किया गया है— कारुथ्य मधमूतिरेच तमुते ।

एसत्कतकारण्ये किमन्यदा रोदिति पावा।

पहली उश्वि का आया है सहकुत साहित्य की परम्परा में यद्यपि प्रतेक कि विशे के करण को अदगी बनाकर प्रथमी रचनायें प्रस्तुत की हैं पर उसके माहिर कीय तो अस्पृति ही है। महत्य सामाजिक के मन में मुस्त करणा अका उदक विजया अस्पृति की रचनायों से होता है उतना मन्य किसी भी किंद की रचनायों से होता है उतना मन्य किसी भी किंद की रचनायों से होता है उतना मन्य किसी भी किंद की रचनायों से होता है उतना मन्य किसी भी किंद की प्रचार में होता है उसने मन्य कि होता है। इस उसित की पुष्टि में ही मानो हसनी पित्र के उससे मनुष्य क्या पर्यय की दिवा भी रोने नमती है। यहां विश्व के उससे मनुष्य क्या परिय की दिवा भी रोने नमती है। यहां विश्व उपलब्ध गांव है प्रचा गीयी तथाया के द्वारा सिलापद से उनका प्रहुण होता है औ प्रश्वत पर पेहरतन उभयविध वासनारहित हैं और इस प्रकार शिक्षा पर के ही समान सर्वेषा जड़ हैं।

सवासनाना सभ्याना रसस्यास्वादन मवेत् । निर्वासनास्तु रङगान्त वाष्ठकृद्याऽमसन्निमा ॥

भवभूति के द्वारा उनकी क्रतियों से किया गया करण का निरूपण इसना प्रवार एवं प्रभाववाली है कि मानव मनीविद्यान के सानाग्य परास्त्रत को ब्रोडकर रसास्वाद की सानाग्य प्रक्रिया की घनहेलना करते हुए वह एक वित्रक्षण प्रभावार का रूप सारण कर लेता है। भवभूति के सब्दों में— ग्रपि प्रावा रोदिस्यपि दलति बज्जस्य हृदयम ।

भवभृति के करुए को समभने के लिए करुए के नाट्यशास्त्रीय पक्ष का

कहापोह यहा धप्रासमिक न होगा ।

भरत ने करण के तीन प्रकार के होने का निधान किया है— १ धर्मोपधातज— प्रयांत धर्म की प्रवहेनना या विधात से उत्पन्न करण । २ प्रयांपचयोद्भव— प्रयांत् धर्म की हानि से उत्पन्न करण ।

३. शोककृत — मर्यात् स्वजनवियोगजन्य शोक से उत्पन्न करुए ।

त — ग्रेमोत् स्वजनावयोगजन्य शांक से उत्पन्न करुए वर्मोपधातजङ्कैव तथार्थापचयोदमय ।

चमावचातज्ञक्वव तथापावचयाद्भव । तथा शोककृतक्वव कच्लास्त्रिविच स्मृत ॥ ६ ७६

यद्यपि करुए रस के विवेचन के झारम्प्र में ही घोकस्थायिमावप्रमय कहते हुए उसके घोक नामक स्थायो भाव से उद्युष्ट होने का विचान विच्या है तथापि यहा पर करण के गुरीय प्रकार को ही घोकहत कहा है, प्रमण एवं इतीय प्रकारों को नहीं। इसका मानिप्राय मह है कि करुए के प्रथम में घोक को खामान्य एवं विद्येप दो रूपों में प्रहुए करना चाहिये। खामान्यरूप में घोक करुए के तीमों प्रकारों के मूल में फिरत है तथा विद्येप रूप से घोक स्थ्यायवन्य ही होता है। मिनवायुष्ट में स्थवन मादि के नाध से होने बाते बोक को प्राण्वाप्यवन होने से साथारण कीटि का बाता है तथा प्रमायवाय को हो जत्म प्रकृति के व्यक्तियों के घोक का हेतु बताया है।

वेग्गीसहार में महबत्यामा का चीक जहा इप्टनाशजन्य है वहा मुज्यकटिक में वारुदत विभवनाशजन्य सीक से ग्रस्त है। उत्तररामचरित का कुरुग न तो इप्टनाशहेनुक शीकजन्य है न ही विभवनाशहेनुकशोषजन्य। क्योंकि राम को राज्य की प्राणि हो चुकी है तथा कीता का परित्याण उनका स्थमत निर्णय है। सीता मरी नहीं है। उनके विषय में उनका दृढ दिस्थास है कि यह जीवित है। इस बात की पुष्टि उनकी सनेक उक्तियों से होती है—

- (क) स्पर्श पुरा परिचिती नियत स एव ।
- (स) तरिक सीतादेव्याऽम्युपयःनोऽस्मि ।

(ग) द्राम चिन्न आनिक, इतरततो इट्यमे मानुकम्पमे । इस्पादि । राम की कुछ उत्तिवयो ऐसी भी है जिनम सीता को मृत मान निया गया है। उदाहरएसि धामुक्तवयं के लिये पचनटी से पट्टचे राम से वनदेवता वासनी जब पदती है—

किममवदिपिने हरिस्पीष्टरा कथय नाथ कथ बत मन्यसे।

राम उत्तर देते है—स्रीर क्या हुमा होगा, जब बारो म्रोर से हिंह जल्यु उसकी मोर लगके होगे सो गर्म के भार से बहु भागकर सपने की बचा योडे ही पाई होगी ग्रीर उन जन्तुमी ने लता के समान उसके कोमल सगी को चवा जिया होगा।

#### कथ्याद्मिरङगलतिका नियत विलुप्ता।

राम को बहुत हु सी देखकर वासन्ती जब घीरण बधाने लगती है—देव, मितकान्य वैर्थमवलम्म्यताम् । राम कह उठते है—देव्या शून्यस्य जगती द्वादश परितरस्य र देश । इसी प्रकार रसी प्रसाग मे भागे कहते हैं कि सीता का पहला विश्वमे तो रियुधातावधि या पर यह तो उसका प्रवित्तय है जिसकी कोई कालगत सीमा गही — निर्दर्शित्य तु प्रवित्तय । १४४

समृतमारमन कलाम् । जिसका ग्रीभित्राय यही है कि ग्रात्मस्वरूप परम उत्तम कोटि के नामक की ग्रीभन्न ग्रायच्या नामिका यद्यपि गरी नहीं हैं तथापि इतके मर जाने का प्रया हो जाती है। 'मृतभिक्ता मृतसङ्घा की व्यूत्पत्ति से समृता मे प्रमुक्त पर्युदाम नज् का यही अभिप्राय है।

राम ही नहीं उत्तररामचरित का कोई भी पात्र शीता को मृत नहीं मानता । बारह चर्षों तक दराक एवं चारताया उत्तों के करने पर भी जब जनक का गरीर नहीं छूटा भीर मन कहने लगा कि सीता ता जीवित है तो पुरा मित्र वास्पीकि से मिलने के बहाते उसका सन्वेयण करन के लिए हो वे बात्सीकि पाथम में श्रा जाते हैं धीर ग्राय्य के बाहर वृक्ष के नीचे बैठकर आत्रम में आते जाने वालों में ग्रास काड काड कर पहुचानने की कोशिश करते हैं कि मेरी बेटो भी ग्रंपने को खिराकर दीनहीन वेश में इन्हों में से कोई होती।

हृदि नित्यानुषक्तेन सीताशोकेन तप्यते । सन्त प्रमुखबहुनो जर्रान्वब बनस्पति ॥ ४ २

उसी भावना है राम की मातायें कृष्णवा न के ब्राध्यम से बातनीकि के ब्राध्यम में ही जाकर रहने का निर्हाय नेती हैं। बात्मीकि धायम में लख की देशकर सभी उसे धीता का पुत्र समक्ष जते हैं और उसमें बीता तथा धाम की ब्राह्मित का साम्य क्षोजने तसने हैं। स्वयं जनक कह उठते हैं—

वरसायाध्य रघुडहस्य च त्रिशावस्मिन्नामन्ववज्यते सवात्रातिविदिप्नतेव निविता सेवाकृति सा श्रुति । सा वाणी विनय स एव सहज युज्यानुमावोऽप्यसौ हा हा वेबि किमुस्तर्यसम्म मन जारिस्तव यावति ॥ ४२२

हा हा दीच किनुदुर्ययमं मन परिष्लव पार्वात । ४२२ सब के मन जो कुछ हुआ गवको भूल कर उडने लगते हैं। कौशल्या तो अपने को रोक नही पार्ती। पछ ही बैठती हैं—

यस्तु कहने का सात्यय यही है कि उत्तररामचरित में नाटककार ने सीता के मुत होने की बात का नाना प्रकार से निराकरण किया है, उसे गुट नहीं होने दिया है जिससे सामाक्रिक के मन में सीता की सत्ता बारा बनी रहती है। किर यहीं इटनाशजनयशिक एवं तज्जय करण की निर्णात किस प्रकार हो सकती है 7 भदभूति का उददेश भी राग और सीता की पुन मिनाकर कथानक की सुवान्त बनाना है। इसजिये यहा शोकजन्य करण की सम्भावना कथानिक की सुवान्त बनाना है। दाम एक विनक्षण महापुरग है। वाहमीति वी रागायण से ही राम वी का प्रतिमा सहस्य सामाजिक के मन में उभर कर प्राती है वह है — मर्पादा पुर्योत्तम की। भारत तथा कालिया ने उस प्रतिमा को निखारा है। पर यह मत्रमूर्ति में भारत पूर्णता को प्राथम होती है। अवभूति राम के व्यक्तित्व का वित्र खीचते हुए कहते हैं कि राम उन महान् व्यक्तियों में से हैं जिनका सब कुछ परभुत है। यहा तक कि जब दूरे दिन माते हैं तो उनके क्रियाकलाप सम्य सोगों की स्पीत हो स्वात कहा वह सुरे सित माते हैं तो उनके क्रियाकलाप सम्य सोगों की सपेशा स्वयन्त ही वितक्षण हो वाते हैं —

ईह्शाना विपारोऽपि जायते परमाद्भुत यवोपकरणीसावसायाध्येवविष्यो जन ॥

राम स्वभाव से ही वड़े गम्भीर हैं। भीतर से चाहे कितने भी कुछ हो, बाहर उसे प्रकर होने नहीं देते। इसके जिए मबभूति ने पुट्यक की उपमा दी है। निस्प पकार पुटाक में परार्थ भीतर हो भीतर कोनता रहता है, राम का करण भाव भी उसी प्रकार का है उनकी व्यवस्थाय प्रस्पन चनी है पर बहु इतनी गुड़ कि कोई भी व्यक्ति उसे समक्ष नहीं पाता—

सर्गिननो गमीरत्वादन्तर्गूडो घनव्यथ । पुटपादप्रतीवाशी रामस्य करुणी रस ॥

राम की व्यथा नग है ? दसे समक्ष्मा सरक नहीं। सामा-मत्या लोग गहीं सममते हैं कि राम सीता के वियोग से इ लो है। ध्रम्कृतव्य के किए राम के पथवटी धामान की बात मुक्तक समस्य कृष्टि को एतों लोगाचुड़ा विनित्त हो उठती है। नारी हुदय स्वजन को पीवा से विचलित हो जाता है। वह समक्षती है कि वृद्यित्यायास्त्रमृति तथाविषेष्टजनकृष्टिनित्यावजन्मना सीर्थोकक्षान्त्रमें काम्प्रीत परिकार्णिया रामप्रदा

राम सीता का परित्याग कर उनके कर से स्वत बहुत दु की है। वे जन बरोशों की जिनमें सीता के हाथ रहे हैं देखकर प्रयान की सम्मान नहीं गायेंगें। किर कुछ पन्यं नहीं जाए, हसके जिए कुछ उपाय करना चाहिए। मागा भी सरपू के मुख से राम के पत्रवटी जाने की बात सुनकर इसी प्रकार चिनित्त हो जाती है और उस अस्वर पर राम के सजीवन के मीजिक जगाय सीता को ही बात सिनित्त कर देती है।

राम के करण को लोपापुद्रा लीर गया ने ठीक समझा है मत वे उसके उपवार के लिए सचेट हो जाती है। उनका बीच ताही है कि राम का करण पर्मीयपातनम्ब है। राम एक सदम स्मीत है। उन्हें इस बात को मायका थी कि सीता को लेकर कोई बलोडा उठ सकता है। प्रयम श्रक में हो पित्रवीधी के विश्वय में उनके द्वारा यह पुछे जाने पर कि वह कहाँ तक रोपार है जब लक्ष्मणु के मुहु से निक्त जाता है कि सीता को मानिस्युद्धित कर गायवार्यमा हुतायनविश्वाद्धि, राम विचलित हो जाते हैं। यह नहीं बाहते कि सीता के रावरण के यहाँ रहने सम्बन्धी कोई बात कहीं खिड़े । इसलिए एकदम बोल पड़ते हैं—

उत्पत्तिपरिपूताया किसस्याः पावनान्तरै.। १ १३ गया के वित्र को देखते ही राम धपनी घादाका ब्यक्त करते हैं— सा स्वमम्ब स्नुषायामस्थामरुखतीय शिवानुष्यानपरामय ।

सम्भवत प्ररूपती ने राम के बन से लोटने पर प्राणे बढ़कर राम की माताप्री की हिक्क को तोडा होगा धौर स्वय सीता को अको में भरकर प्रत्य पुर्व में अवैश्व किया होगा। पर राम दुर्मुख के मूख से सीताबिययक मणवाद सुनते हैं नो विधित्य हो उठते हैं—प्रहृद्द पिताबोध्य याग्यन्न । उन-की यह उपित साक्षी है—

हा हा किम्परगृहबासदूषण यद्वेदेह्या प्रशमितमद्वभुतंष्पाये । एतसत्पनरपि देवदुविपाकादालकं विविमय सर्वेतः प्रसक्तम् ॥ १.४०

राम के समक्ष सीता के प्रपवाद की सुरसा मूह बाए खड़ी है। उन्हें निर्णुय सेना है—क्या करें ? वे जानते हैं कि स्वपवाद करनेवाते मूठे हैं। फिर उनको स्वष्ट दें ? उनके साथ कठोरता बरतें ? उन्हें मूह म स्त्रेज़ने के लिए विवस कर दें ? नहीं, वे ऐसा कवािंग नहीं कर सकते। उनके सामने समूचे इस्वाकु वश का इतिहास है जिसमे साम जनता को प्रपत्ती सन्तान माना गया है—

प्रजाना विनयाधानाद्रक्षणादः मराणादि ।

स विता वितरस्तेवा केवल जन्महेतव ॥ रघ १

सन्तान की तरह ही प्रथा भी जानबूमकर मूठ नहीं बोलती भत वह इण्ड्रम नहीं। वह एक झाए में ही निर्हाय पर प्रृंचते हैं—

सतां केनापि कार्येल लोकस्याराधन परमु ।१४१

जन्हें बाद ग्राया लोकाराधन एव स्वजनाराधन मे से उनके पिता ने लोका-राधन को ही जुना। राम को त्यागा चाहे प्रालों को भी त्यागना पढा।

तत्प्रतीत हि तातेन मा च प्राणाइच मुञ्चता । १ ४१

राम ने देखा यमें का उपयात दोनों थ्रोर है है। सबीय सन्तान की तरह सबीय जनता को दिण्डत करना तथा चरित्र की देवता सीता की छोड़ना। वह मी ऐसे समय जब वह सन्तान की प्रक्रिया में है। जहाँ दो यमें परस्पर टक-राते हैं यहाँ यह देखना होता है कि कोन सकीय है तथा कीन न्यापक। इसके पूर्व मरत ने भी तो ज्यापक घमें के प्रतीक राम के साथ हुए सम्बाय के विरोध मे सपनी मा का तिरस्कार किया ही था। विभीषण ने भी इसी प्रकार सकीय यमें भाई की घरेसा क्यापक घमें एवं मर्यादा के प्रकारती राम का ही साथ दिया था। राम ने भी यहाँ यहाँ नय सपनाया। पर इससे प्रभाया तो हुआ ही—एक घमं के पालन में इसरे धर्म का उपयात। राम की बेदना पढ़ी है कि राम का करण यही धर्मापवात है। राम देवते हैं कि सीता कही से भी प्रहृणीय नहीं है प्रिवृत्त वर भोर से अम्पर्हणीय है। वे विलयते हैं—जो पिडम प्रकार उत्तरन हुई, जिसके जग्म लेने से पूर्वा की कोख पिडम हुई, जी मूनि-कर का जनक की पुत्री हुई, विलय और प्रकारती ने जिनके सील का सील कर निकार किया तथा पिता को जो जिस थी, जो चीहह वर्ष के महारण्यवाल में जिस किया की साम कर की साम कर साम जिस कर सहा तथा पिता के साम कर रही तथा कभी उक्त तक नहीं किया और सबसे बढ़ कर यह बात कि जिसहा जीवन राममय है उसके साथ धन्याय करना पड़ रहा है। यह वह समक्रते हैं भीर कहते भी हैं—मीतवीभरनकर्ण नृश्वीधीन सवस

र्यंग वास्त्रभृति पोविता प्रिया सोहृदादपृयसाध्यामिमान् । इसना परिदर्शामि मृत्यवे सौनिक गृहशकृतिकामित्र ॥ १. ४५ वे जानते हैं कि धर्म का विधात होने जा रहा है भीर ऐसा निर्धेय लेकर

भी उन्होंने पाप ही किया है—विकासपुर्य पातको देवी हुपयांति ? वे प्रपने को धुनूर्वकर्मवाण्डाल घोधित करते हैं क्योंकि बाण्डाल तो न्यायालय से प्रपराध तिल्ल होने पर ही व्यक्ति का वय करता है जबकि ये यह जानते हुए कि सीता निय्कतुष है उनका परित्याणवर्ष्य वय करने जा रहे हैं। वे सुधीय, हमान एव विभीषण प्राप्ति का स्मरण करते हुए विजटा का भी नाम सेते हैं। विजटा ने प्रपने धर्म का विधात की बचाने के लिए किया या और राम यमं का विदात कर उसी सीता को मृत्यु की समर्पित कर रहे हैं। वे समक्ते हैं कि उन महानुभागों के प्रति यह पोचा है तथा उनका प्रपन्मात मी—परिप्रतिवा स्म परिस्ता स्म रामहतकेन।

राम मरने द्वारग हुन वर्मीरचाल प्रयान् वर्म की मबहेलना के पूर्ण वरिनित है। यहाँ तन की परिवान के विश्वास मानते हैं। यहाँ उन की रिष्ट से स्वान का कर तराते से विभात हो रहा है—एक तो सोगा पत्ती है। वर्ली का स्थाप स्वय एक पाय है, इसरे वह पत्ती भी प्रिय मृहिशों है, तत्मी है। ऐसी स्थित में उसका परित्याम और भी भी र पातक है, तीसरे यह वन्हें प्राशों से भी भविक मानती हैं भीर स्वया में भी सोच नहीं मकती कि राम उसको छोड़ हों। अब उसका परित्याम विश्वासपत भी है। तथा इस सबसे बढ़कर पर्मी-प्यात यह है कि वह मस्तान को जम्म देने वाली है। इस प्रवस्मा में तो उस स्त्रीक परित्याम भी महापातक है जो प्रश्निय हो, दुष्ट हो तथा उसके गाई-स्थ

विस्नम्भादरसि निपत्य जातनिद्रा-

म्-मृष्य त्रियगृहिर्णी गृहस्य तक्ष्मीम् । स्रातड्करपुरितकठोरगर्मगृत्री कृष्यावृन्यो बलिमिव निषृरण क्षिपामि ॥ १ ४६ यहाँ कहा जा सकता है कि राम की ऐसी क्या विवसता यी प्रयवा दुवंन लोगों के कहते से वे दतना मानुक क्यों हो उठे और ऐसा निर्माय क्यों दिया लेशिय पर्य का दतना क्या विषयात हो, व्यक्ति सीता की प्रतिनदीता भी हो पुढ़ी थी। हमारी दन भावनाकों को दुर्मुख उनके समझ भरतुत करता है— हा कवमानिर्यारमुद्धाया गर्भोदियतपित्रसन्तानाया देख्या दुर्जनवचनादिद स्थव-शिक टेकेन।

हुए सबको दुर्मुल की यह उक्ति बहुत ही प्रच्छी तकती है। सन होता है कि कहें कि वह तो दुर्मुल नही मुन्त है। यर राम तो राम ही हैं, सर्व-सामान्य से विज्ञाल । एकदम चीक उठते हैं—सान्त पायम्। कथ दुर्जात नाम पीरणानयदा।

चुन रहो, खबरदार जो कभी धाम जनता की दुर्जन कहा। ये उन्हीं लोगों की मरधान हैं जिन्होंने इश्वाकुवश के राजाधों के कार्यों का शतमुख से प्रिमनन्दन किया है। ये कुल्फन नहीं हो सकते। जब सीता ने धानि में प्रवेश किया था तथायं वेदा ये पे किर इतनी दूर सन्यन्त हुई ऐसी घटना पर वे विद्वास कैसे करें वो उनके जीवन में कभी घटिन नहीं हुई, प्रस. उनका योग नहीं। ग्रुस ती प्रयन्त दर्भाग्य है।

इक्ष्वाकुवशोऽनिमतः प्रजाना जात हि दैवाहदनीयवीजम् । यच्यादृभुत कर्म विद्युद्धिकाले प्रत्येषु कस्तदृष्ट्यातदूरवत्तम् ॥ १ ४४.

इस प्रकार उनके समझ वो समस्या उपस्थित है वह है उप्रथिष यमोंपारीत की। धर्म का विधात दोनों तरह है। राम छत्तम प्रकृति के व्यक्तित हैं। स्वजन के प्रति अन्याय एव प्रयोध प्रज्ञा का मुह वन्द करने के लिए पीडन। दोनों में से एक होना है। वे जनता को प्रवृत्ति के अच्छे पारखी हैं। शासक किसी बात पर यदि जनता को द्वाता है, उसके साथ कडाई करता है जो जनतामान्य उसी को लेकर बहुत वहा वक्चर सडा कर देते हैं जिसको सन्माना नही जा सकता। एक मुख को रोकने पर बात पायमुख से

राम ने सीता के परिस्वाग का निर्मुय निया जिसे वे धर्म का उत्तवमन ही पानते हैं। सीता के प्रति, जो उनका कर्मच्य था उमका पालन वे नहीं कर रहे हैं घरिजु उसके निपरीत आवरसा किया है। धतएव वे बहुत दु की हैं। राग का करना वहीं हैं।

तृतीय ग्रक में बनदेवता वासन्ती भरी बैठी है ग्रीर पूछ ही बैठती है— तिकमिदमकार्यमन्धित देवेन ?

राम खुनते हैं---नोकी न मृष्यतीति । वासन्ती वोल पडती हैं---कस्य हेतो ? क्यो ? राम का मनस्पर्शी विदुयही है। वे मन्द पड बाते हैं। वे नही चाहते हैं कि उनकी सन्तानरूपी प्रजा को कोई कुछ कहे। वे बात की सम्भाल लेते हैं—स एव जानाति विभिष्ति।

वासन्ती मे कहें बिना रहा नहीं जाता तो प्रापने धन्छे कहें जाने के निष् यह कुहत्व किया है। धावको व्यक्ति से यहा प्रधिक प्रिय है, पर नवा ऐसी प्रवच्या में पत्नी का परित्याय करना कर्त-व-च्युत होना नहीं है पौर यह भी नवा प्रयक्षा नहीं?

> श्रयि कठोर यश किल ते प्रियम किमयशो ननुधोरमत परमा३ २७

बासन्ती कहती है—मापका व्यक्तित्व बुद्दरा है। धान बाहर से हुख भीर भीतर से कुछ भीर हैं। पर यह कितता बडा विश्वासपात है कि जिसे भाष कहते थे—जुम भेरे प्राए हो तुम मेरा दूबरा हृदय हो जॉवरी के समात नगतों को सुखदायिनी हो, तुम मेरे घयों के लिए समृत जैसी हो। उसी के साथ ऐसा दूसर विश्वा कि हम उनका स्वकार राज्या भी सूरा समझते हैं—

> रबु जीवित त्वर्मात मे हृदय द्वितीय स्व कौमुरी नयनयोरमृत स्वमटमे। इत्यादिमि प्रियशहरनुकच्य मुखा तामेव झान्तमयवा विभिन्नोनरेण॥

राम तितमिना उठते हैं नुख कह नहीं पाते हैं बौर मुच्छित हो जाते है। इस प्रकार हम देखते हैं कि सीता के श्रति किए गए रास के प्रत्याय से राम विकट रूप से व्यक्ति हैं। भक्त्यूति ने उपी की उद्यानना की है बोर उसम पूण रूप से सफत हुए हैं। राम की विवसताएँ कई प्रकार की हैं। भव भूति ने उकता निरूपण उत्तररामवरिस से भूतीभावि किया हैं—

१ प्रताप सर्थात् रो तेने से व्यक्ति का दोक कम हो जाता है, हनका हो जाता है। डोके कोते च हुवय प्रनारित वायतें। पर राम को वह भी मुलन नहीं। नयीं कि सीवा का परित्यात उहाँने स्वय किया है और वे रोते हैं या प्रलाप करते हैं तो यह बात सपने साप में एक विश्वना बन जाती है—

#### स्वयं कृत्वा त्यागं विलयनविनोदोऽप्यसुलमः । ३ ३०

२ शीता ने ध्यहरण के समा भी घीता का नियोग हुआ था। पर उस समस सीता का पता लगाने पता लगने पर रावण और दुर्शन्त गृतु से युद्ध की हैयारी करने एव युद्ध ने ख्यहत होने से हुल का पता नहीं तता। तथा इस जागा में भी नह नहुत कल्टप्रद नहीं रहा कि युद्ध कर कथ हुआ नहीं कि बीता मिली। पर यह वियोग तो ऐसा है कि इसमें मुख्य किया ही नहीं जा सकता तथा इसके समारु होने की कोई स्वाधि भी नहीं। अब नम भीतर हो भीतर निरतिशय व्याकुन हो जाता है। उससे दुखानुभूनि शतगुणित हो जाती है।

कथ तक्ली सहयो निरथविरम त प्रवितमः । ३. ४४.

३. राम किसी के सामने जा नहीं सकते । लोग सीता के सद्युणों एव राम के प्रति उनके प्रेम भाव से इतने प्रभावित हैं कि राम के व्यक्तिरत को सिवय में उन्हें पहले सन्देह होता है । धनन्यत जब बस्तुस्थित को समफ़ते हैं तो वें भी इसो हो लाते हैं । इससे राम का इस भी ब्हात हो है—

र खार्यंव सहदामिदानी रामदर्शनम् ।

४ राम सीता के परित्यानजन्य पिरिस्तितयो एव प्रपनी मनोदयां को सहन नहीं कर पाण्हे हैं पर उनकी विद्याता यह है कि उनके प्राए निकल कयो नहीं जाने ? ऐसा समता है कि बच्च की कील से प्राएों की हृदय में जब दिया गया है। वे सोचते हैं क्या राम की दुख भोगने के लिये ही जीवन मिना है—

> दुःखसबेदनायैव रामे चैतन्यमाहितम् । मर्मोपघातिमि प्राणैवैज्ञकीलायित हृदि ॥ १.४७

१ राम को यह बदांदत नहीं कि लोग शीता के प्रति धरवित्र बातें करें। जिस सीता ने रावल जैसे दुर्दान्त से धरते व्यत्तिक की रक्षा गर्यपूर्वक की तथा जिसके कारण धातनार्थियों वा नाश हुया और लोगों को राहत सिनी, वे ही लोग भीता के विषय में शियिल श्रीस्थितित करें यह बात राम के हवस पर लोश करती है—

> त्वया जगरित पुण्यानि त्वच्यपुण्या जनोवतम् । नायवन्तरस्वया लोकास्त्वमनाथा विवत्स्यसे ॥ १ ४३.

दश प्रकार हम देखते हैं कि अवसूति ने प्रपत्ती ध्रद्भुत इति उत्तर-रामपरिस नाटक में जिस करए का विजया किया है वह राम की ही करए-भाव की प्रभिव्यक्तित हैं जो पत्ती एवं सन्तान के प्रति धरने कर्सव्य का पालन न करने से होने वाले प्रपर्भ धर्मात् धर्म के उल्लघन से उत्पन्न हुमा था। राम ने कमी भी सीता के परिस्तान की धर्म या उचित नहीं माना। उनकी रेटि ने दग बात भी नेकर जोगों का मृह बन्द करना, उन्हें रिण्ड करना या कचाई से प्रमुगाशित करने कर प्रधमें से यह धर्म लेटेंटा था। उनकी सीट ने प्रवर्मों से जिसे छोटा समफा उते ही प्रथनाया पर उसकी येदना भी उनमें कम नहीं है।

# भवभृति की करुण श्रभिव्यञ्जना का नाट्य विश्लेषण

डॉ॰ सूर्यकान्त बाली

सम्कृत साहित्य के पारम्गरिक समाभीवन के साथ जुड़े हुए कुछ विचित्र
तथ्यों के साथ एक यह विचित्र विकादमा भी जुड़ी हुई है कि भवभूति को
विच्ये करण के महान् भिन्यक्रक माटककार के रूप में अमर कर सामने
भा गई है कि 'कारूप भवशूतिये तनुतें' दुम प्रविद्ध वात्र्य को गाटकनार
भवभूति के प्रशासक एक समालोचक-वास्य कहना चाहित, पर भवभूति के दो
नाटको—मानतीमाल भीर किरारमित्र के धनासक नाह्य विक्तेयण
के बाद किसी समालोचक को यह एक प्रशासक-वास्य ही भिष्क प्रतीत
होगा। उसी प्रशास परस्यरा में 'भवभूते सन्ध-वास्य भूवर व मूरे भारती
भाति, एत्य मस्कृत कारूपे किमय्या रोहित पाया' इस प्रवार के वास्य भी
कोडे जा सकते हैं। भवभूति का धरवा हो एक वास्य 'एको रस कहण एवं'
इस प्रयाग-सरपरा को मानो मन साक्य व्यात करता है।

भयभूति के तीन नाटक इस समय उपनक्य हैं— महाबीर वरित, मासती-माधव भीर उत्तररामबरित । जनमें से महाबीर वरित का उपजीय गय-की महावीर वरिताना भीर वालिक्य और प्रश्नों में उनसी निवंधिता सिद्ध करना है उसने कहल प्रथम प्रस्तन दिरस हैं—केवल दो तीन प्रसामें में हो राम का सीता दियोग जग्य दु स स्वाधित किया गया है। कहल प्रसाम की स्विकता में मासतीमाधव का स्थान महाबीर-वरित से कही श्रेष्ट है। इस धीट से उत्तररामबरित का स्थान सबने मुर्धन्य है क्योकि इस नाटक से कहल प्रमान बहुत ही प्रश्निक है। नवभूति की कहल प्रश्निक उपायन वन पाने हैं, हालांकि इस विषय पर निकर्ण निकानते सनय महाबीरवरित के : विरस कहल-प्रसाम भी हमारी प्रभाविक सहायता करते हैं।

भालतीमाधव की कथा की दिशा इस प्रकार है कामन्दकी एव अवलोकिता मालती एव माधव के विवाह की योजना बनाती हैं। प्रयासपूर्वक भागव एव भागती की इस प्रकार एक दूसरे से परिचित कराया जाता है कि दोनो एक इसरे पर प्रतुस्तर हो जाते हैं। प्रत्यक्षत परिचित न होने के कारण कोर्ने बिंदुक प्रेमियों की स्थित में हैं। प्रत्यक्षत परिचत होने और एक को दूसरे के प्रतिक्षत को मानविक्षत हो जाते पर जब कामन्दकी भागती को भागव के साथ गण्यविद्याह की प्रत्यु जो देते हैं तो मानवि दिविक्षत हो जाते पर जब कामन्दकी भागती है योक्ति बिना पिता को पूर्वान्त्रित के बहु विवाह ककता सादस नहीं जुटा पाती। इसी बीच प्रावति के पिता उदका वायरात कहीं अप्याप कर देते हैं जिससे मानवी एवं विधेषत माघव के विरद्धसमों के वर्षों का मोग्य प्रवद्धर ताटककार को मिल जाता है, जिसका पूरा लाम भी उसने उठाया है। पर मानवी के पिता को जाते हैं प्रतिमान की विवाह मायब के सावती के स्थान के का प्रतिमान की विवाह मायब के सावति के हिंदा के जाते हैं। यह का का प्रणानक बहुत ही दुसर हैं जिसको समेटने में भड़भूति की पूरे वम यह वह वह जा का जानक बहुत ही दुसर हैं जिसको समेटने में भड़भूति की पूरे वम यह वह वह वह की को करना मायह करती की प्रता के स्वाह करने के निए सीवार हो जाते हैं। साटक का का का नक स्वात करनी करना करनी प्रता के स्वाह के स्वाह की करना करनी प्रता करनी की स्वाह के स्वाह की स्वाह करनी की करना करनी प्रता का करना करनी की स्वाह की स्वाह करनी की करना करनी प्रता की स्वाह की स्वाह की स्वाह करनी की करना करनी प्रता करनी की स्वाह की स्वाह की स्वाह करनी की करना करनी प्रता की स्वाह की स्वाह की स्वाह करनी की स्वाह की स्वाह की स्वाह करनी प्रता की स्वाह की स्वाह करनी की स्वाह की स्वाह की स्वाह करनी की स्वाह की स्वाह करनी की स्वाह की स्वाह की स्वाह की स्वाह करनी की स्वाह की

क्यानक की दृष्टि से सीधा भीर सरल नाटक उत्तररामचरित है जिसमें राम के राज्याभिषेक के बाद की लोकपरिचित्त धटनाशी को किन ने मपना क्य्य बनाधा—इस वैधिन्द्य के साथ कि राम का सीता वियोग-वन्य दुख बहुत गहुराई से विजित किया गया है तथा उनके पुनर्सिनन की स्वयस्था भी पन में गर्भीय सदस नाटविधान की सहायना से कर हो है।

स्पालतीमाधव धीर वलररामचरित दोनों ही नाटकों मे अवजूति ने कर्मण का बहुत धीषक विजय किया है। उलररामचरित में ऐसे प्रमा धरिकतर हैं। भानतीमाध्य के दूसरे अक में ही नायक माध्यव मातती के प्रति प्रमा का प्रमावित विवास माया है। नाटक के तीवरे प्रक मे मातती के माध्य कि प्रति के स्वास माया है। नाटक के तीवरे प्रक मे मातती के माध्य कि प्रति है। वर में स्वास प्रारिभक स्वस्य वाले ही हैं। तीवरे प्रक में (निज पकरण्य धीर) माध्य का मूर्णिव्ह स्थिति मे प्रयेग करवाना नाटककार के विवाह विजय की तीव्रता के प्रारम्भ का बीतक है। इपी प्रक मे माध्य की यह मी जात ही जाता है कि उत्तरी प्रिया मातती के पिता ने मायति का बादान कही हो जाता है कि उत्तरी प्रया मातती के पिता ने मायति का बादान कही का साथ है। विवाह के स्व मातती के प्रति में क्यूबर, उनकी बीत का पात्र वन हो जाती ती है कि माध्य वहा प्रवेश कर प्रयो धीर्य है उद्देश में मातती की विवाह व्याप स्वाह है। व्यवेश कर मातती की विवाह व्याप स्वाह से हैं है के प्रको में माया वाले में माया की वाद न्या एक में मातती की विवाह क्या प्रवाह की क्या में माया या सामी के बाद नवस प्रक में मात्री की विवाह क्या प्रवाह की विवाह कर प्रवाह की स्वाह का प्रविचय विवाह का मात्री के विवाह कर प्रवाह की साथ की विवाह कर प्रवाह की मात्री की साथ मात्र के विवाह कर प्रवाह की साथ की विवाह कर प्रवाह कर प्रवाह की विवाह की विवाह की विवाह की विवाह की विवाह की विवाह कर प्रवाह की विवाह क

उत्तररामचिरत मे मालतीमाधव की घपेशा मात्रा मे प्रधिक छोर प्रधिक परिपक्त करुण वित्रण मिलता है। राग और शीता के भावी विरङ्ग का मृत्यात नाटक की अस्तावना में ही ही जाता है जिसकी अनुपति सक्कर माटक के अस्त प्रक को भाव गीना-निक्शान के राग-आदेश में नाय होता है। शीता-निक्शान की परम शीम के बंदन हमे नाटक के इंपन में के किए से नाटक के उपन प्रक के कार्यक वित्रा की चरम शीम के बंदन हमे नाटक के हिया में में होते हैं अब राग गानवंदी भीर दण्डकारप्य प्रकृष कर शीवा के साथ जिताह गए मधुर दिनों सीता निक्तातन के बारे मे अपनी विवय असह्यकार और भीता के मम्मावित सरण की घोर वेदना से उदलते हुए में हिकर आप मताशुग्य हो आते हैं और ह्याया शीता के प्रस्थक कर वर्ग के से रोमावक अनुपूर्ति से मानो पानच से हीकर पुत्र वित्रा करते हैं। इसी प्रकार की शीम करते हैं। इसी प्रकार की शीम कार्यक्रिक में पुत्र वित्रा करते हैं। इसी प्रकार की शीम चार्डिक में पुत्र वित्रा करते हैं। इसी प्रकार की शीम चार्डिक में पुत्र वित्रा करते हैं। इसी प्रकार की शीम चार्डिक में पुत्र वित्रा करते हैं। इसी प्रकार की शीम चार्डिक में पुत्र वित्रा के समय राम की मुख्यों का विव्रण किया प्रयोग यह ।

एक कवि के रूप में अवभूति की माननीमायव घीर उत्तरराजविरत में प्रकृति करुए प्रीम्ब्यजना बेबीड है। जब यहां करुए की बात की जा रही है तो हम उसे करुए द्वारा प्रावदा नासदों से साम्युक्त करके बात नहीं कर रहें है। यहां करुए परिव्यतियों के झावेगपुर्ण काव्यात्मक विवरण से ही हमारा ताल्यर्थ है। एक किन के रूप में अवभूति जब करुए विवरण के निए तत्मर होने हैं तो वे मानो घपनी सारी कान्यवित्त का निषोड उसमें प्रदास रहे ते हैं। मुरुद्ध, निरदाग, प्रया के विवर से उस्में के गीत माना चन्द्रमा की गर्मी का बखान, सर्दियों के दिनों की दीर्थता, प्रनिद्धा, पर जाने की इच्या—से सभी विवित्त विपरीत वार्ते जहां प्रत्य कि करते हैं, प्रयूप्ति भी वैश्वा करते हैं। एं रूप सभी पर्वपरित विषयों के प्रतिरक्त कि के उसमें प्रवास की सर्वी स्वित्त कि कि स्वास करते हैं। विवास करते ही हैं। पर इन सभी पर्वपरित विषयों के प्रतिरक्त कि कि उसमें निर्मा विवित्त कि स्वास करते हैं। विवास करते ही कि तमा प्रयास विषयों से प्रतिरक्त कि की प्रायस कि सर्वी हमारे सामने झाती है जिनना प्रत्य किया। में प्रायस स्वास हमारे सामने झाती है जिनना प्रत्य किया। में प्रायस स्वास हमार हमारे सामने झाती है जिनना प्रत्य किया। में प्रत्य स्वास हो है वित से प्रायस है।

(१) भवश्रुति के करण काव्य की पहली महती विशेषता यह है कि वे स्पन्न पात्रों की धार्यमें न की व्यया का प्रभाव उसके दारीर, हिन्द्र्यों पर परवा हुमा करवता पूर्वें के दिखाते हैं। इस की ऐन्द्रिय मृत्रुर्ति के विवरण में माने भवश्रुर्ति के विवरण है। मानतों के विवर्ण में माने भवश्रुर्ति विशेषत है। मानतों के विवर्ण में माने मावब का वारीर, उसके विभिन्न बाग मानो जल रहे हैं—"दहित विकल कायों न पुरुवित विवर्ण में परवार्ण में कार्यों करोति न भरनवाति (१६१)। यह वर्णन भवश्रुति की स्वय दतना प्रभावशाली जा। है कि वे उत्तरामचरित(१३१) में राम की

भी उसी वर्णन के पुन कहते हुए प्रस्तुत करते हैं। इसी प्रकार की धनुभूति मायब के मिन मकरूप को भी होती हैं (ह रूर) जो प्रमत्नी प्रिया के विशोग माश्रोज के मिन ने वाले चन्दन रस के प्रभाव से पीड़ित है। इसी ऐन्द्रिय धनुभूति को मकरूप के मुख्त से अवभूति ने पुन कहत्वाया है—"मार कायो जीवित बच्चकीलाम् । काय्ता सूम्या निस्कालानित्यानि" (ह १७)। उत्तररामचरित मे सीता के "परियाणहुद्वनेककोल मुस्दम् भ्राननम्" (ह १७) । उत्तररामचरित मे सीता के "परियाणहुद्वनेककोल मुस्दम् भ्राननम्" (ह १७) । अत्तररामचरित मे सीता के "परियाणहुद्वनेककोल मुस्दम् भ्राननम्" (ह १५) मे मुस्तान ने अवभूति को इसी विवेचता को निर्देशन किया है। ह्याया सीता के करूरवत्तं से प्राप्त संवित्य के प्रमुक्ति राम ने इस प्रकार की है—"वितायना सर्पित य. परिदृत्य मुख्ते आनत्त्रनेत जवता पुनरातनोति" (ह १२) प्राप्त साय ह कमन — हा हा वित स्कृतिह हृदय ब्यवते वेहव्यथ । सुप्त मन्ये जयबित्यनजातान्यन्यकंतानि" (ह १२)—भी उसी तम्म की कोर इसित कर रहा है कि अवभूति ने मानतोनायन और उत्तररामचरित में समान कपने दुस को ऐन्द्रिय भनुत्रीत का समान पदार्शनि में वित्रण

(२) उन दोनो नाटको मे ही अवभूति प्रवने पात्रो के दु ल की हार्दिक तीवता को भी प्रविक्त के प्रविक्त स्पष्ट करने का सफ्त प्रमास करने प्रतीत होते हैं। "पुटनाक प्रतीक तार्दा राम्य करने प्रतीत होते हैं। "पुटनाक प्रतीक तार्दा राम्य करने प्रतीत तीव प्रदुर्भीन परक तार्द्रों में "प्रभीरदात् प्रानिभिन्न" भीर "मन्तर्नुद्ध पनस्पय" सदस दु ल की प्रभिन्धर नात्रों हो सनती थी। राम की तीता वियोगतन दु ल हुव्य नर मनंत्रहार करता हुआ विकार देता है— 'वाणे कड़ान्य स्कृदित दु क स्मामिण पुन । घनोभूत ताको विकलपति मानूतन दर्श (२ २६)। राम के दुल की प्रस्तिनिता का नत्न नहीं तक्षाने मानूतन दर्श (२ २६)। राम के दुल की प्रस्तिनिता का नत्न नहीं कि विकलपति मानू (१ ६)। राम के दुल की प्रस्तिनिता का नत्न नहीं कि विकार स्वीक में वहन ही स्वाक्त कर वे किया है— "प्रश्तिनिता का नत्न नहीं कि स्पान्त देता है— 'वालि हुव्य मोर हम स्वान्त का नाव्योग समान व्यवस्थान मे करते हैं— 'वालि हुव्य मान्ने हमा दुन मिण्डे'। "मानावान्त कर वहन के करते हैं— 'वालि हुव्य मान्ने हमा दुन मिण्डे'। "मानावान्त कर वहन के करते हैं— 'वालि हुव्य विदीय' रव दिवान प्रपाधि" (६ २०) कहते हुप पन रास भी अवभूति के नच्छ पित्रण की तीब हारिकता की अन्तानित कर रहा है।

(३) मबमूर्ति के राज जहाँ एक ओर प्रथमे दुख से हृदय को तीब ध्रयु-भूवि मुत्त और इन्त्रियो को सबस्त, जलता हुमा दिखाने हैं नहाँ उनके दुख से बाह्य जनत् भी प्रमानित हीता हुमा दिखाई देना है। भवमूर्ति के करणिवज्ञण की इस नियमता को नित के प्रदानक समागोवको ने वर्यास्त रूप से प्रतिपादित किया है। "एतत्कह्यकारण्ये किमन्या रोहिति ग्रावा" इसे विशेषका की भीर सकेत कर रहा है। यथिप कित अवभूति ने इस प्रकार का प्रभान वर्णन 'धीप धावा रोदित्यपि दलित वजस्य हृदयम् 'इस प्रकार के एकाय प्रसाग मे ही किया है तथापि वहा प्रभावित ही रहें समस्त वाझ प्रदाशों मे प्राथा और वज्य का स्टा और हृदय दलन के लिए चयन कर सगने वर्णन की शिनिगमता नि सन्देह प्रदिश्ति की है।

कहृता न होगा कि किव के रूप में भवभूति न करण विजयम में प्रयमी
कुछ निश्वित विशेषतायों से हमें परिवित्त करवाया है। परस्तु रुप्त कुछ
निश्चित विशेषतायों से जुड़ा एक विशेष सोय भी हमारे साने प्राता है।
यह रोप इस प्रकार कहा जा सकता है कि भवभूति प्राने पानों के दू ल को
व्यक्ति की साने में मन का दु ल को चिर्चा के दू व्यक्त के समार ती
है। भवभूति के राम के मन का दु ल कोचिंदाल के दूव्यक्त के समार ती
हा भवभूति के राम के मन का दु ल कोचिंदाल के दूव्यक्त के समार ती
वहते अधिक) गृहरा होता हुता भी कान्यांभ्यिक को प्राप्तु व्यक्ति की
गृहराई से सुख है। "रम्पाणि वीश्य मधुरास्त्र निशम्य सम्बान् इस्तादि
स्त्रोक को पर-मुक्तर प्रयथा पत्रुत्तवा के धित्र का पर क्षा स्व दुव्यक्त के
नात्रुत्तक से अगर हुता है विद्वाकर हमें दुव्यक्त हे दुव्यक्त कर हमें सुख मनुभव होता है जर्वाक भवभूति ने राम अपवा सोता के दु व को ताक-साफ कह दिया है कि वे बहुत महरू में है जनका हृत्य विश्व जा रहा है आ उनका रागर जला जा रहा है। दुवंशि का राग देना भीर शहुन्तना के राहु दे सो सचक दम से कान्य मान्य स कान्यात हो राहु त्वना के राहरे दू क को सचक दम से कान्य हमार कि स्व वाता होरा देव से सार राहु है और दुव को साफ प्रमिश्व म हो कह हाता है— "करण्यस्य मृति रपवा रारिरिणी विषक्त करा में

इस प्रकार किंब के रूप मे अवभूति का कहणु विजय (कुछ वोयों के रहते हुए भी) बहुत उचकारित का है। परजु वृंति अवभूति ताटककार है धत उनके द्वारा किए गए करुए विजय का नाट्य विश्वेयण ही सामित करें हैं प्रता उनके द्वारा किए गए करुए विजय का नाट्य विश्वेयण शाना जाएगा। यदि नाटककार अवभूति के करण् विजय का नाट्य विश्वेयण किया जाए तो नि सकोच कहा जा सकता है कि "कारक प्रवस्त विजय है कि स्वत्त प्रविच तहुँ हैं एक प्रकार के काग्य किंव प्रवस्त के विजय है विजय के विजय है नाटककार प्रवस्त के किंव प्रवस्त के उनने ही प्रवस्त पर्वे हैं वह करण्य विजय प्रवस्त के नाटकों का उपजीव्य नहीं है एक प्रवस्त वारत विजयमां है। चूँकि भवभूति स्वभाव नाम्भीर स्वभाव वांत नाटककार प्रति है है पत उन्होंने प्रक्रम प्रवस्त करण्य प्रवस्त के प्रवस्त ही है पत उन्होंने प्रक्रम प्रवस्त विजय के प्रवस्त ही है। वर्ष अपभी रहा कि प्रवस्त विवाह है। वर्ष अपभी रहा कि स्वस्त है। वर्ष अपभी रहा रिवाह है। वर्ष अपभी रहा रिवाह है। पर जहां तक उनकी नाट्य योजना का सन्वस्त्र है उसमें करण का

स्वान गौए। है और भवभूति नी श्रवनी परिभाषा के उदाल प्रेम का स्वान प्रमुख है। टूनरे शब्दों में, भवभूति के नाटक करुए के लिए नहीं उदात्त प्रेम की प्रतिष्ठा के लिए लिये गए थे।

जहाँ नहाथोर चरित में कंपण प्रसाग (जिन्हें विरद्ध-प्रसाग कहना प्रसिक्त वरपुत्त होगा) प्रत्यन विरत्त हैं, वहाँ मासतीमायम में इस प्रकार के विषद्ध लग्न कंपण प्रसाग वसी चैंती एवं रक्षक में हैं जिस प्रकार कि प्राय, किसी भी शेष्ट नाटक में कोई कवि उनका उपयोग करता है। उत्तररामचरित में ऐसे प्रसाग सर्वाधिक हैं—मात्रा एवं तीजता इन दोनों दृष्टियों से ही—पर वे प्रसाग सर्वाधिक हैं—मात्रा एवं तीजता इन दोनों दृष्टियों से ही—पर वे प्रसाग सर्वाधिक हैं—मात्रा एवं तीजता इन दोनों दृष्टियों से ही—पर वे प्रसाग सर्वाधिक के स्वाधिक कर राम को जीवनकानन से गटकने के लिए प्रकेता छोड देते तो यह तो निश्चित ही है कि वे कोई नई बात नहीं कह रहे होते भीर बारमीकि रामायल को कला को ही पुनरावृत्ति कर रहे होते, पर उनकी विलयल नयीनता इसी में होती कि पूर नाटक के महत्वपूर्ण प्रयो में रोने-विलयल विवय राम एक स्वाधाविक परिखात (logical end) का सामना करते। पर भवभूति ने बैसा नहीं किया प्रसिद्ध वानकुमकर हुन्द ऐसा नाट्यविधात किया कि पारम-सीता का पूर मात्रन रिखाय। इससे स्थप्ट है कि मबभूति के नाटकों के कल्य प्रसम प्राप्त कछ वानमा हो है विनये उनके उनक कोटि के कविश्व का परिचय होने मिसता है, पर वे करला प्रसम उनके उनक कोटि के कविश्व का परिचय होने मिसता है, पर वे करला प्रसम उनके उनक कोटि के कविश्व का परिचय होने मिसता है, पर वे करला प्रसम उनके उनक कोटि के कविश्व का परिचय होने विनय साम के विवेद तम विवेद तम विवेद तम विवेद तम विवेद तम विवेद तम विवेद साम प्रस्त की विवेद तम कि समायल की स्वेद तम विवेद तम वि

इसके विश्रोत भवभूति का मुख्य नाट्य कथ्य कव्छा न होकर उवासाप्रेम का प्रतिवादन है ब्यास प्रेस की एक धरनी ही परिभागा भवभूति ने की है जिसमें (१) विवाद के लिए गुरुवनी की महमति भावस्यक है प्रीर (२) जो प्रेस सारी रिक सी दर्य के प्राकर्यण से प्रिक सुख दु स्व में समान रूप से रहने वाला प्रीर सतत बद्धि की प्राप्त होने वाला होता है।

नाटक को परिणुति में उदास प्रेम के उपासकों का पुर्नामनन भोर विरह् जीवन का समापन प्रतिपाधित है निससे पही माना जा सकता है भयपूरित का प्रमुख नाट्यप्रतिपाध करण नहीं उदात श्रेम है। घत जहां कवि के रूप में अवश्वित के करण प्रसाप मांगिक हैं यहीं भवपूर्ति के नाट्यपियाम म ये प्रसाप कहीं भी निर्णायक भूमिका नहीं निमाते केवल घातुवाशिव भूमिका हो निमाते हैं। निर्णायक भूमिका का स्थाप उदास प्रेम की प्रतिष्ठा को दिया गया है। इस घाषार पर यही कहना उचित प्रतीत होता है कि भवमूति करण प्राधा-व्यष्टजना के भेटक कि है पर उदास प्रेम के प्रतिचादक साटककार है।

### III : 4

#### THE TREATMENT OF KARUNA IN UITARARĀMACARITAM IN THE PERSPECTIVE OF WESTERN POETICS

Dr Avanındra Kumar

Showing the supreme amportance of 'Karuna rasa'pathos. Bhavabhūti has observed "there is only one sentiment and that is Karuna एको रस कहल एव It is also maintained that this principal sentiment of his play उत्तररामचरितम is that of Karuna In this connection, it is absolutely essential to have an exact idea of the connotation of the term 'Karuna'- whether it is synonymous with pathos or tragic emotion. It should, however, be borne in mind that pathos and tragic emotions are neither identical nor interchangeable. Some features are, of course, common but they have their distinctive characteristics Pathos is the quality, in speech or writing which arouses a feeling of pity, of sympathy, tenderness, and the like for the person who has suffered a little too much A tragedy, on the contrary, is a tale of immense and exceptional suffering. Tragic emotion is ecstasy born of agony That is, the suffering of the tragic character is immense, infinite and unending

Keeping in view this idea of tragedy, I am inclined to the that Bhavabhūti is not only a poet of pathos—Karuna rasa, but also a tragic poet a Among Sanskrit dramatists, Kalidāsa's and Bhavabhūti's tragic plays have something in common with the tragedy of the West However, in Kālidāsa, there is more of Karuna Aja is separated from his wife Indumatt Kālidāsa depicts the sorrows of Aja, which give a glimpse of tragic grandeur.

#### 'तस्य प्रसहा हृदय जिल गोकशङ्कु, प्लक्षप्ररोहमिय सौधतल विभेदा''

"This grief, with the sharp power of steel, has pierced to the depths of his heart as the proper roots of the banyan tree break through the floor of a palace and penetrate to the ground below."

In 'Kumarasambhavam, there is a tinge of pathos when Lord Śiva annihilated Cupid, the Lord of Love This destruction has its echo in the broken heart of Parvati

तन समक्ष बहुता मनोभुवा,
पिनाकिना भग्नमनोरमा सती।
तिनिन्द रूप हृदयेन पार्वती,
प्रियेष सीभाग्यफला हि चारता।

However, we can easily discern that here is an arousal of the feeling of pity It creates merely pathos and does not rise to the level of tragedy The really tragic situation has been depicted by Bhavabhuti in describing the baffled and battered state of mind.

### 'ग्रिप ग्रीवा रोदिति, श्रीप दलति वष्त्रस्य हृदयम् ।'

'The heart is smoothered by sorrow, but is not broken
The body reels under grief but is not liberated from consciousness Pain burns within body but does not reduce it to ashes
Fate strikes hard at the soul, but does not put an end to life."

This magnitude of suffering is in line with the conception of tragedy in ancient Greece. Prometheus, the bringer of fire from heaven, is the victim of the wrath of God. He has been bound to adamintune chains and has been struggling fiercely to liberate himself through the ages but in vain. Further, Bhasibhit's description of the bewildered state of the mind has a great deal in common with Shakespear's conception of tragedy Shakespear's tragic characters undergo long and immense suffering In the words of Prof A C Bradley, 'they are stretched

on the 'tack' - an instrument of torture They are eternally bound to the "Wheel of fire"—a symbol of unending and most terrible suffering King Lear in sheer agony says that he is bound to the "Wheel of fire", "I am cut to the brains" Macbeth asks the doctor of he could pluck from the memory a "tooted orrow Othello is drunk with jealousy Neither poppy, nor mondragore nor drawsy syrups can bring him sleep Hamlet cries in sheer disguist at the adulterous conduct of his mother, "O, that this too solid flesh, would thaw, melt and resolve into dew". The faithlessness of Cleopatra burns Antony like poison "The spirit of Nessus is upon me". These are all inducative of infinity of pain without any hope of attaining liberation from consciousness.—

#### "बहुति विकल कायो मोह न मुञ्चति चेतनाम" (3 31)

It is, of course, true that there is abundance of pathos in Bhivabhūti's Utrarafamaciritam Bat that is not the be-all and end-all of the play It transcends the bounds of the pathetic and touches the tragic in the Greek as well Shakes-parean sense of the word Rāma's descrition of Staf is evocative of pity This remorse for having abandoned Staf and thereby having destroyed her life does not go beyond pity or pathos However, in the Third Act, the tragic emotion rises to a greater height. It is moving indeed when Rāma repents saying that he has been very cruel to her. He has thrown her away to wild beasts which may have devoured her—it is cruel indeed But the unkindest out of ell is that he did so even when she was in the family way. He calls himself a murderer, untouchable, sinner, who has absolutely no moral or human right to defile her by touching her (Act III).

This behaviour towards her has been as ruthless as that of a butcher towards his tamed and domesticated sparrow

The climax self-condemnation is reached when he brands himself as a 'Cāndāla'—a wicked person. He waxes philosophical like Shakespeare's tragic heroes after passing through the ordeal—test in the fire. Macbeth feels the futility of this life and calls hie's tale, told by an idiot, full of sound and fury

signifying nothing 'Cleopatra, at whose feet kings and emperors have been prostrate offers to destroy her life "This mortal life I'll ruin"

Rāma feels intensely the emptiness of his life. The world to him is void and he finds his body a burden to him. Like Othello, he repents that "like a base Indian he has thrown a pearl away. He has abandoned Sita, an incarnation of love loyalty, just because his people did not like her story with him. Tamasa describes the grief stricken state of Rama to Sitā. He has been languishing for Sitā and his sorrow, like heat, is withering the flower of his life by constant and sustained stressing of this kind of sorrow and repentence, an excellent kind of pathos has been created. Rama's lamentations over his own agony reaches trages grandery.

दलित हृदय शोकोडेगाइद्विधा तु न भिवते, षहित विकल कायो मोह न मुञ्चति चेतनाम्।" (III 31)

Further, Rama's sorrow is too deep for words His ex-

यया तिरक्चीनमलातशस्य,
प्रत्युष्तमन्त सविपश्च दश ।
तयीव तीक्षो हदि शोक्शङक

मैर्मिशिय क्रम्तल्निमिक न सोड ॥ III 35

Piercing pain, like razor, is seen in Shakespeare's tragic heroes Sita complains to Vasanti about her past associations with Rama, which, when, remembered are piercing

दारुणाप्ति वासन्ति ' दारुणाप्ति । या एतैह् दयमपीद्धाटितशस्य-सघट्टनै पुन पुनरपि मा मन्दमापिनीमार्यपुत्र च स्मरप्रति ।"

Similarly, the reference to the scene of Sita's abduction by Rāvana and the intervention of Grdhraraja is evocative of profound pathos Sita's suffering is long and terrible. She is a picture of grief

'करुएस्य मूर्तिरमवा शरीरिस्मी, विरहृष्यथेव वनमेति जानकी ॥' III 4 She gets no comfort or consolation from anything Unable to hear humiliation and disgrace she implores Mother Earth to open her bosom, absorb and merge her with her beine

"नयत् मामात्मनोऽडगेप् निलयमम्बा"

(Act VIII)

Even Laksmana, who has conspired to leave her in the wilderness, fails to restrain himself. He bursts out crying

"महो माश्चर्यमाश्चर्यम् म्रायें । पश्य पश्य । कष्टमद्यापि नोच्छवसित्यार्य " (Act VII)

However, Sitä emerges from the Ganga, and the play has a apply ending consequent upon re-union This kind of happy ending is in Keeping with ancient Greek tragedy where unhappy ending was not a must This is not true with Shakespeare's conception of tragedy which necessarily should have unhappy ending

When we analyse and gauge the magnitude of the suffering of Rama and Sītā, we find that they are not pathetic in the sense that they are not found wanting in their suffering. They arouse emotions of pity and fear and conquer them ultimately They are tragic as they banish the emotions of pity and fear from our hearts. By their infinite capacity for suffering they elevate us morally and spiritually There is a picture of profound agony in the play, which is productive of ecstacysupreme joy born of infinite pain. Like ancient Greek tragedians like Aeschylus and Elizabathen tragic writer Shakespeare Bhavabhūti has raised Rama and Sita to tragic heights and has thus made the play Uttararamacaritam essentially tragic In a very real sense. Bhayabhūti is a tragtic artist and has displayed a magnificient vision of human dignity and glory in the midst of tremendous trials and tribulations. The final impression is one of exaltation, which is the supreme aim of a tragedy Realizing the depth of the tragic emotion,

Bhavabhuti, like Aristotle had declared the tragedy as the supreme form of art -

एरो रस करुए एव निमित्तभेवा दिभन्न पृथनपृथिगाश्रयने विवतीन्। श्रावतैबुद्बुदगरञ्जमयानिकारान् ग्रम्भो यथा सन्तिलमेव हि तस्समग्रम्॥

# "THE PATHOS OF KĀLIDĀSA & BHAVABHŪTI COMPARED"

Dr (Miss) Asha Goswami

Sanskrit world has well acclaimed Kalidāsa as one of the greatest poets for in him are combined both the characteristics of being a literary artist (kav) and the dramatist which are not found in his fellow poet Bhavabhitu who has limited his poetic genus upio Sanskrit dramas only Besides, Shakespeare well renouned English poet can be bracketed along with Kälidsa as in him also are found these two characteristics that of a poet and of a dramatist combined On the other hand, Bhauabhūti is generally called as Thomas Grey of India and is compared with John Milton.

As regards Kälidasa and Bhayabhūti, it may be pointed out that both are justly regarded as the leading dramtists in Sanskrit literature Both prove themselves as original poets gifted with extra-ordinary genius Both are the masters of natural style of poetry as well as their choice of words It appears that Bhavabhuti's style is rather elaborate, marked by long compounds and that of Kälidasa, brief and suggestive Kālidasa seems more imaginative and fanciful while Bhavabhuti is more sentimental and passionate. Although as a poet on the whole Kalidasa may be proclaimed as superior to Bhavabhūti vet as a dramatist the latter is placed above the former "The tide of opinion among the Pandits once ran so high as to decidedly declare in favour of Bhavabhuti, the author of Uttararamacarita 'उत्तररामचरिते भवमनिर्विशिष्यने' But it can never be forgotten that Kälidasa excels in depicting the sentiment of love (Singara), where as Bhavabhuti in depicting the sentiment of Pathos (Karuna) and Heroism With regards to the comparative assessment of their delineation of Rasas it is most appropriate to quote Dr Bhandarkar " the former

suggests or indicates (ম্বিশ্বত্সরী) the sentiment which the latter expresses in "forcible language" (Preface to Mālatimādhava' P. 12)

The main purpose of this is to compare these two great Sanskrit dramatists with a view to discover how both have faired in delineating the pathos. To meet this end it is obvious to confine ourselves to the plays of both the writers. The dramas taken up for the above—cited comparative study are Kāldāsa's Mālavikāgnimītram, Vikramorvasiyam & Abhijāāna Sākuntalam and Bhavabhūti's Mahāvīracaritam, Mālatīmādhavam and Uttararkmesaritam

Now the question before us is to find out how far both the poets have succeeded in delineating the sentiment of pathos Before we proceed further, it would be proper to know about 'Rasa' and 'Karuna Rasa' etc. The oldest exponent of the Rasa-School is Acarva Bharata who has treated Rasa only in connection with his exposition of dramatic representation. Bharata has deemed drama as to evolve Rasa in the spectator by means of the four kinds of Abhinava e.g. Angika, Vacika, Aharya and Satvika According to him, drama is nothing without Rasa and one Rasa runs like a thread in the drama 1. On the other hand Mammata2 identifying Rasa with the realisation of Brahma, defines it as lasting impression produced in a man of noetic sensibility (Sahrdaya) by the proper action of the Vibhavas, the Anubhavas, the Sthāyī Bhāvas and the Vyabhicāri Bhava is the complete pervasion of the heart by any emotion Vibbaya is that which nourishes the Rasa, Anubhaya is the outword manifestation of the inner feelings, the Vyabhicāribhavas are the accessory feelings which are not strictly confined to any Rasa but serve the main sentiment and strengthen it in different ways, sthayibhavas which are of eight types prove mainly the basis for the eight sentiments, Rati>Srngara, Hasa> Hāsva, Šoka > Karuna, Krodha > Raudra, Utsaha > Vira,

न हि रसाहते कश्चिद्यं प्रवर्तते . एक एव ताबत् परमाधंती रम मुत्रस्थानीयत्व रूपके प्रतिभाति ॥' NSVI

व बह्यास्वादिभवानुभावयन्' विभावरिनुभावरैच सान्त्रिकैट्यंभिचा रिभि प्रानीयमान स्वाद्यस्य स्पादीभावो रस स्मृत'॥

Bhaya > Bhayanaka, Jugupsā > Bhibhatsa, Vismaya > Adbhuta The ninth sentiment Santa arises from the sthavibhava known as Sama As we are mainly concerned with the pathetic sentiment, it would be proper to dilate upon the same in brief Generally it is believed that the mood Soka fully roused by means of appropriate Vibhavas, Anubhavas & Vyabhicaribhāvas attain to the condition of Karuna-Rasa 3 Bharata defines Karuna-Rasa as occasioned by the effect of actual or imaginary death of the characters or hearing some words which are unpleasant to the ears Visvanatha.4 however, accepts the delineation of Karuna-Rasa when there occurs something undesirable and he has assigned the colour of goose to this sentiment Some Ācāryas like Mammata (K P IV) seem to identify Karuna Rasa with Karuna-Vipralambha which itself is a subdivision of Srigara Visvanatha, however, in conformity with Bharata clearly separating the two, deems Soka and Rati as different sthavibhavas for Karuna and Karuna Vipralambha respectively He professes that when there is possibility of union only in the next birth then it evokes Karuna Vinralambha but otherwise it gives rise to pare Karuna

After considering the views of Rhetoricians regarding the concept of Karuna-Rasa, we take up both the poets respectively Kalidása is known as the master of Srngara or love sentiment as it forms the prevailing sentiment of all of his

(N S VI 62-63)

<sup>3 &#</sup>x27;इस्टबपदर्शनाहा विश्वियवजनस्य सभवाहापि ग्रीममोबिवरोपै कच्या रसी नाम सम्मबति 'मय कस्या नाम श्रीकस्यायिमावप्रमव, स च सापवनेक विनियतित इंट्यनवित्रयोग विभवतासवधवन्य —विद्रवीप-यात—व्यानस्योगायिमि विभाव सम्यागायते ॥

<sup>4</sup> इप्नावादिनिष्टाप्ते करुणास्त्री रमो अनेत्। धीरं न्योतन्यगाँउयम् कपितो यमदैवत ॥ शोकोऽन स्थायिभाव स्याच्छोच्यमालम्बन मतम् (Sa. Va. UK. 221, 223).

पूर्नोरेकवरिम्मगतवित लोकान्तर पुनर्लम्भे । विमनायते यदैकस्तदा भवेत् करुएविप्रलम्भास्य "।।शोकस्थायितवाभिन्नो विप्रलम्भा-वय रख । विप्रलम्भे रति स्थायो पूर्न सम्भोगहेत्क ॥

plays, seems quite good at delineating Karuna in his dramas. The clear traces of Kilidāsa's pathos as evoked in his dramas may be best seen in the following manner.

As far as the play 'Mālavikāgnimitram is concerned we may not find much delineation of Karuna-Rasa. In this play of five acts, describing the love story of the king Agnimitra & Malvika, the pathetic dignity is observed only in the characterisation of the elderly chief queen Dhārini's

The next play of Kālidāsa named Vikramorvasiyam which also comprises of five acts depicts Pathos of the highest level in its IV Act in the form of the lamentations of the king as a lover on account of the sudden disappearance of his beloved This act presents Urvas as entering into ferthidden garden and being converted into a creeper. The king in quest of Urvasi, bewailed at her disappearance and in his frenzid condition enquired of every being in the forest (creepers trees, etc.) about her. Here the poetic fancy of Kālidāsa in the delineation of pathos may be seen in its full form? Undoubtedly the IV Act of the play is quite pathetic. Nothing could be more pathetic than the way in which Urvasi has been made to undergo meta morphosis (Karinātiarana), and the consequent lamentations of

<sup>6</sup> Dhirni appears to be aged, innocent and her conduct throughout the play proves her as typical wise elderly lady, ideal wife considering the happiness of her husband her chief concern and showing sobriety in her daily routine. The III Act shows that the king although pining for Malavikā, is not able to ignore the sobre dignity of Dharini หลุส พุทธานา โดส พฤทธานา พลุส พฤทธานา โดส 
<sup>7</sup> These verses cited from Vikramorvas'syam prove to be the best example of pathos, wherein the infatuated king enquires of the swan, the cakravika and the elephant etc, about his beloved इस प्रयन्ध में कानता गतिरम्यास्थ्या हुता। क्रिमावितंक्रदेवी त्या या प्रमुख्या स्थान्त्र त्या दिवा प्रयाद्ध में मानता गतिरम्यास्थ्या हुता। क्रिमावितंक्रदेवी त्या प्रमुख्या मान्य स्थान प्रमुख्या ने स्थान प्रमुख्या स्थान प्रमुख्या ने प्रमुख्या स्थान प्रमुख्या ने प्रमुख्या स्थान प्रमुख्या ने प्रमुख्या ने प्रमुख्या प्रमुख्या स्थान प्रमुख्या ने प्रमुख्या स्थान प्रमुख्या ने प्रमुख्या प्रमुख्या ने प्रमुख

the king are indeed harrt rending and produce tragic-effect on the spectators as they look at the king with all sympathies, share his sorrows and wish him all the best. Not only this much, Kālidāsa has been able to double the pathetic effect by using the method of contrast presentation when the king in separation meets the cakravaka, the elephant and the antilope etc enjoying the company of their mates. The aoverment uoned sights might have aggreed him all the more. Besides it is even most pathetic when the king apprehends the cloud as the demon who has stolen her and asks the bird and the animals of the garden about what has become of her? Thus, here not only portrayed Puru in melancholy but the whole nature, the swans and the elephants all siding with him give vent to their grief in her mirrumning sone.

In the third play ĀbhijāanasJkuntalam which comprises of Seven acts, the curse of Dirvisi has duly provided the poet with an opportunity to give way to his poetic art in delineating the 'Karuna Rasa' Il Śrigāra is considered to be predominating the Hard of the standard of the standard of the Karuna or pathos which is depicted perfectly under control, Kāsyapa ramains controlled over the parting scene of Sakuntala sa he merely sighs, another poet would surely have made the old sage weep (hrdayam samspristamurkantiya, kanthah-stambhitaväspavritih kalusascintiajadamdarsanam ") Nor oliv Kāsyapa as Śakuntala's friends but the whole nature is

<sup>8 &</sup>quot;नवजलपर सनद्वोऽय न स्वानिशावर सुरधनुषिद द्राष्ट्रध्यम् नाम सरासनम् प्राथानस्यति पयोगान्त्रवसपुरोवातावाडितशिवरणः । कागमेण शिवी द्रारेग्नितिन कण्डेन "नीलकण्ड ममोत्कण्डा वने-ऽस्त्रियन्त्रिता न्या। वीचित्राङ्गा नितापाञ्चरता रिट्यमा भवेत ॥"

V U VI

The fourth Act of A S is considered to be the best surpassing all the others "काव्यु नाटक रम्य तत्र रम्य ताइन्तसा।
तत्रापि चतुर्योऽङ्क तत्र वनोक चतुर्द्य"—and the key to the
great acclamation lies in poet's descriptions with regards
to the pathetic scenes which go deep into our hearts and
create everlasting impression thereupon Generally,
the best examples of 'pathos' are cited the following
four stanzas (mitragardyn numbering 6, 18, 19, 22

shown as feeling sad at the departure scene 10 Besides, the best delineation of nathos may be found in the VI Act when Sakuntala repudrated by the king, is taken to the care of the priest Days pass on and the ring is recovered from the fisherman. The curse is over and the recollection of Sakuntala alone with her past history flashes across the mind of the king who for a moment forgets the presence of the policeman Tears flow from his eyes, some sorrowful utterances proceed from his line which even make the policeman to conclude that the king has reminded the king of some beloved one. So it may be rightly concluded that the above description of the king is highly pathetic Besides, there is another most pathetic & soul harrowing situation in this very act when Dusyanta repeats the scene of his repudiating Sakuntala, and she in her utter distress moved to follow her relatives but being commanded by Sarangarava, to stay she was stopped and with eyes full of tears once cast most pitiable and helpless glance at the ruthless king 11 The VII Act is also full of many descriptions of grief stricken Sakuntala looking like the embodi ment of pathos itself. Vasane paridhusare vasana nivamaksama mukhi dhrtaekveni

Some critics opine that the dramas of Kalidixa donot present pure Karuna but Karuna Vipralembha, but another set of scholors not approving the above cited division of Srn gara into Karuna Vipralambha deem it as pure-Karuna in the shade of Karuna-Vipralambha

After viewing how the great poet has reacted to the miseries of the world, we attempt at comparing him with another master-mind of pathos Bhavabhuti who like his fore-runner has provided Sanskrit Interature with dramas full of pathos. The first play 'Malatimadhavam' as a 'Prakarana' in ten

उडालितरभँगवनामृगा परित्यवननतना मयूरा । श्रपसुतपाण्डुगजा मुञ्चनस्यश्रुग्गीय सता ॥ AS IV 12 11 इत प्रत्यादेशात् स्वजनमनुगात व्यवसिता

<sup>11</sup> इत प्रत्यादेशात् स्वजनमनुगत्त न्यवसिता स्थिता तिरुदेखुरुवैवरितमुद्दिस्य गुरुसन । पुत्रवैद्दि वास्प्रसारक्णुगामित्तवनी मिष क्रूरे यत् तत् सविपमिव दाल्य दहति माम ॥ A S VI 9

acts, and describes the circumstances which lead to the marriage of Madhaya and Malati Although, there are many Rasas which the poet could introduce into his composition, the principal sentiment is 'love The sentiment of pathos, however, is delineated in the IX Act Commenting on the poet's mastery in the delineation of pathos. Dr. Bhandarkar says -Bhavabhuti is very successful in bringing out the deep pathos ' (Preface to the Malatimadhayam). The influence of Kalidasa is traceable in the IX Act which is called the dunlicate of the IV Act of Vikramorvasiyam. Although the tragic pathos is the main stay of the former the grace and charm has highlightened the later Just like Vikramorvasiyam the IX Act of Malatimadhavam portrays Madhava's grief over Malati's disappearance. The beauty of the landscape, advent of rainy season intensify his grief 1' Following words of Makaranda the friend of Madhaya bear sound testimony to the nathetic condition of Madhava Kapyatidaruno dasavipakah samprati vayasya evam caparyayasitaprayeva no madhaya pratyasa--katham pramuedh eva suhrdi gunaniyase preyasi pramanatheprivatana virahadhiyyadhi yegam dadhane hata hrdaya vidirya twam dividha na prayasi Here it may be rightly concluded

depicting the sorrow and the lamentations of Madhava
In the next play "Mahaviacanta, Bhavabhuti presents
the dramatised form of Rama's story beginning from his
marriage to his coronation As there is no worth mentioning
pathos in the play, auother masterpiece of the poet is taken up
This is 'Uttararamacanta' which in seven acts portrays the
story of the 'Uttarakanda' of the Ramayana The prevailing
Rasa of this play is 'Karjuna' which has its basis in the sentiment of love According to some, bhavabhuti has ewelled all
others in this drama in respect of his treatment of pathos
Karunyam Bhavabhutireva tanute The reason for this rich
applause lies in the subject matter of the drama and the situations suggested upon by the poet which call for the realisation

M M IX 12

that Bhavabuti is indebted to Kalida as Vikramorvasiyam in

<sup>12</sup> दर्जात हृदय गाढोडेन दिशा तु न भिश्रते बहति विकल कायो मोह न मुज्बति चेतनाम् । ज्वलयित नूनम तदीह करोति न भस्मसा ट्राहरतिविधिर्ममंच्छेरी न क्रन्तति जीवितम ॥

of pathos. For instance, Nayika Sita when exiled is in pitiable condition When sympathy is excited even in the lower beings," to all purposes the separation to be faced by her is final and absolute (nirayadhi), and the feeling that Rama has deliberately exiled her etc are cogent reasons for the realisation of pathos The play begins on a pathetic mood wherein Rama and Sita appear in sudden stillness. After coronation they are left alone without the elders Even Sita's father Janaka is away at that time, with this pathetic opening Rama and Sita attend to picturegallery which rather induces tracic touch. For, the memory of separation from her husband suddenly strikes Sita as she says 'ha! Arvanutra etavatte darsanam' Moreover, the circumstances m which Sita's exile takes place ar extremely distressing. The Act II brings confusion in the minds of the spectators as to what would become of Sita as is clear from the words of Atreys,13 a Tapasi of Valmiki s hermitage Still further, III, IV & V Acts bring to the spectators the constant touch of pathos in the form of Ra na's14 sorrow as a reaction to the miseries of Sita who is throughout depicted to have been born for sensing pathos or a tale of sadness and image of pathos Karunasya murtirathava saririni virahavyathaeva vanameti Janaki (III 4) Besides Act VI by arranging a meeting of Rama with Lava and Kusa whose resemblance with S to saddens Rama all the more and further recitation of few Slokas from the Ramayana by the boys creates deo h of misery for Rama. The pathos is raised to the highest watermark in the Last act wherein by means of the device of inset play all the miseries faced by Sita throughout her life are depicted. This, it may be maintained that

<sup>13</sup> स एप ते वत्लभगा खिवर्ग प्रामिक्षिकीना विषय कथाना द्वा नाम शैरामिष दश्यमान प्रत्यक्षण्यामिष न करोति ।

<sup>14</sup> It may be safely concluded that according to Bhavabhut soka was the predominant s-ntiment in the life of Rama as he says वृद्धवर्षनार्वव राग नेवान्यादिया । मार्गवरादिया । प्राचीरवादिया प्राणीवन्त्रश्रीला विद्यापित । स्वीरावर्षित प्राणीवन्त्रश्रीलाधित हृदि ॥ Further, Murala s words, too, suffice to delineate the intensity of pathetic condition of tormentum Răma

श्चनिभिन्नो गभीरत्वाद'तमूँ न्घनव्यय । पुटपाकप्रतीकाणो रामस्य करुगो रम ॥'

Bhavabhuti s Uttararamacarita presents the best type of pure Karana in the form of pathetic chiracterisation of Rama as well as of Siti. which even could make the rocks to weep "Api grava rodityapi dalati vajrasya brdayam"

The analysis of Bhavebhuti's delineation of pathos is moomplete unless we elaborate upon his explicit statement, which although made in the context of Rama's sorrows is suggestive of the overall innoortance of the sentiment of pathos which lies at the very core of the mainful incidents of life drama's and on different occasions the same has to operate in other appearances by bordering upon Stagara or Vira etc. "eko rasph korina eva immits bheditabhunh prthak prthak ivastrayate vivartan!" like water assuming the forms of whilpools, bubbles rupoles and waves

Thus the above comparative study shows that the poetre style has credited Kalidnas, with the sense of command and Bhavabbuth has fancy for the sense of surrender. The same remark may apply to their respective treatment of pathos Kalidnas has shown a sense of restraint while Bhavabbuth seems more fond of elaborations. \*\* He musses no chance, no object, animate or manimate which could add to the pathetic effectiveness. The whole Utararamacaria is full of lamenta tions whether that of Rama or of Sita or of Kausalya or even of deity like Vasanti. Moreover his heroes are shown fainting so often. So, Bhavabhuti's heroes are more sentimental than herose. Not only Madhava but Rama's characterisation in the form of his lamentations, tears and funtings seem without grace.

<sup>15</sup> Just like this philosophical inference of Bhavabhuti regarding the concept of drama, Bharata has also remarked "লাকৰ্বান্যক্ষেয়ে নাহবাৰ্যকাৰা কুল্ম 10 Drama is a work of art depicting various moods & temperaments of its age The same concept [life is a stage] is found crhoing in the words of Shakespeare 'All the word is a stage".

<sup>16</sup> Tragic experience of Dusyanta & Sakuntala is limited and their grief is finally calmed down by the device of Durvasa's curse On the other hand tragedy of Rama is deeper and constant whether he is in Pancivati [III Act] or otherwise when he has to face the moral conflict as regards the evide of nuncent Sita.

On these grounds Bhavabhuti's treatment of pathos may be best called the naked wallowing in pathetic. On the other hand Kaikdasa's delineation of pathos is marked by the sense of dignity. Yet, Bhavabhūti's scholarly touch ('yam brahmanam iyam devi Vagyasyevanuvartate') and poetic sensitiveness place him at par with Kailidasa.

To sum up, both the dramatists may be cologised as the masters of theatre and equally of the art of delineation of pathos, both have fared well in depicting the dark side of life, its cruel ironies, ugly situations according to the taste and fashion of their different times and both bear testimony to the fact that suffering in life is deep and persistent reality through which alone one can achieve his goal

## उत्तररामचरित नायक राम के अन्तर्द्वन्द्व का कारुएय

डा॰ (शीमती) उपा चौधरी

सहकृत साहित्य का साहिकाध्य प्रारम्भ होता है उसके नायक के गुणुगान है। बाहमीहि ने नारद से एक ऐसे व्यक्ति का माम-प्राम पूढ़ा वा स्व तक्षण रूप के 'शूरा हो। जो गुण्याना, बोधेवात, प्रनेक, क्षत्व, स्वयवाव्य , स्टव्यत, सर्वार्य, संक्ष्मुतहित्युक्त विद्वान, सम्मे, प्रयद्यान, धारमवान, विद्वाहोस,
युतिमान्, ईप्यारिहित मीर परमणीदा हो। नारद ने एक्बकु क्ष के राम को
ही ऐसा व्यक्तिक बताया पा धीर उसके जो गुण्य गिनाए यह जीर भी प्राप्त के
स्वाह हमें पिनता है कि एक धहितीय, धारमें पुरुषोत्तम मानव रस्त का विद्या

राम के उन धननिनत विद्येषणों में से यहां जो विद्येष रूप से गिनाना चाहते
हैं वे हैं— बती, धारस्तान, वरस स्परीनातमा । सभी स्थितियों में कर्तव्य का
सद्दा प्रतिविद्य पत्र पत्र ने पर पत्र मानवण है। विद्य महापुत्प का
यहा प्रतिविद्य मात्र दिखाया गया है उसके हो समूर्ण मात्र से हम पूरी
रामायण में देवते हैं। निक्कम एव निकलुप राम कुन्यमं, राजपमं एव
स्वधमं का निकासे पालन करते हुए एपिक के सादर्ग नायक के रूप मे

भवभूति के उत्तररामपरित का विषय राम के जीवन का वह इति-हास है जो रामायण के उत्तरकाण्ड में विश्वत है। रामायण के उत्तरकाण्ड के राम मानी पायाण को प्रतिमा है। वका विजयी, स्योध्यापित राम वर्षेदा स्मिर एव स्रविपश्चित है। वस्तुत गुढ के नाद (गुढकार) हो उस क्जोर राम के दर्शन हो जाने हैं जब वह सीता को कहते हैं—

> प्राप्त चरित्रसदेहा मम प्रतिमुखे स्थिता। दोगो नेत्रालुरस्येव प्रतिकृतासि मे दृहसु। तद्गत्तक्ष सुभ्यमुताता यथेच्ट जनकारमजे। एता दश दिशो मद्र कार्यमस्ति न मे स्वया।।

क पुमान् हि कुले जात स्थिय परगृहोपिताम्। तेजस्वी पुनभाष्टात् मृहुल्लेख्येन चेतसा।

मौर सौता के कहने पर भी कि,

मदबीत तु यत्तत्मे हृदय त्विय वर्तते। पराधीनेषु गात्रेषु कि वरिष्याम्यनीदवरा॥

राम का मन विविधन नहीं होता और वह बन रहते हैं निष्कष्ण जब तक सीता फ्रांच परीक्षा थे उत्तीर्ध हो, स्वय राम को देवेन्द्र के द्वारा सीपी नहीं जादों। प्रयोग्धायति राम प्रवाद नम से एव कुनमर्थादा के लिए प्राण भी दे सकते हैं। प्रयोग्धान नीम्ने पर पुरशासियों में सीता के विवय ने प्रयवाद सुन कर राम सभी भाइयों को बुना कर भी कुछ कहने हैं, वह सुनने सोस्य है। समयत है—मानी सकाई दे रहे हो कि वह तो सीता को स्वीकार नहीं करना वाहते थे किन्तु—

> सर्वे श्राप्तत भव वो माक्षरव मनोऽन्यथा। भौरासा मम सीताया यादशी वतते कथा। पौरापवाद सुमहास्तया जनपदस्य सः। बतते पवि वीभत्सा सामे मर्माता करति । श्रह क्लि कुले यात इध्याकूणा महारमनाम् । सीतापि सरुले जाता जनवाना महात्मनाम ॥ जानासि स्वयमा सीस्य दण्डके विजने सने। रावरोन इता सीता स च विव्वसितो मधा ॥ तत्र मे बद्धिरत्यम्मा जनवस्य मुता प्रति। धवावितासिमा सीतामानवेष रथ परीम ॥ प्रत्यवार्थं तत सोता विवेष ज्वलन तथा। प्रत्यक्ष तत्र सीमित्रे देवाना हब्यवाहरू ॥ श्रवापा मैथिलीमाह बायुश्चाकाशगोचर । चन्द्रादिखी च शसेते सरात्मा सन्नियौ परा ॥ ऋषीता चैव सर्वेषामपापा जनकात्मजाम् । शहसमाचारा देवग-धर्वसन्तिषी ॥ लकादीपे महेन्द्रेस मम हस्ते निवेशिता। बन्तरात्मा च म बेत्ति सीता श्रद्धा यशस्यिनीम ।। ततो गहीरवा वंदेहीमयौद्यामहमागत ।

<sup>1</sup> रामायता ६ ११८ १७१८

<sup>2</sup> वही, ६. ११६ ६

ग्रयत मे महान वाद शोरइचहदि वर्तते॥ पौरावधाव रामहास्तथा जनपदस्य च। प्रकीतिवंश्य गीवेत लोके भतस्य कश्यचित ॥ पतत्येयधमास्तोकान् यावव्हव्य प्रकीत्यते । बकीर्तिनि≕द्यते देवै कीर्तिलोकेषु पृत्रयते॥ कोत्य तथ समारम्म सर्वेषा समहात्मनाम । शब्बह जीवित जहाँ युष्मान वा पुरुवयमा ॥ ध्यवश्यादभीत कि प्रजंनकात्मज्ञास ।

भीर तत्थाण ही राम सीता के समृत्सर्ग का भादेश दते हैं--गगायास्तु परे पारे बाल्मीकेस्तु महात्मन । द्यादमो हिस्समकातस्त्रमातीरमाधित ततत्रैमा विजने देशे विस्तृत्व रघुनन्दन।

शोद्रमागच्छ भद्र ते क्रव्हव वचन मम॥ व राम सीना परित्याग के पश्चात द खी अथवा आकृत हैं इसका वर्शन कहीं नहीं है। केवल एक श्लोक में यही कहा गया है कि लड़मरा ने लौट कर राम की भाकों में मध्यजल देखा और रामसमाधान नामक सर्व में भी लक्ष्मण राम को प्रप्ताद के विषय म चिन्तान करने के लिए ही कहते हैं। राम भी तरन्त हो उत्तर देते हैं—

> **एक्सेनन्तरथेरठ ग्रंथा बदसि लक्ष्मण।** परितोषक्व मे बीर मम कार्यानुशासने। निवृतिश्चापता सौस्य सतापदव निराकृत ॥ 4

भौर उसके तत्परचात ही उनकी सबसे बडी जिन्ता है-पौरकार्याणियो राजान करोति विने विने। सबते नरके घोरे पतितो नात्र सञय ॥<sup>5</sup>

राम विपादायन्त हैं तो इस बात के लिए कि वह 'चार दिन' तक राज्यकार्य मे मन नहीं लगापाए।

> चन्दारो दिवया सीस्य कार्व पौरजनस्य वै। प्रकृषिणस्य सौमित्रे तन्मे मर्माणि कृग्तति ॥

<sup>3</sup> रामायणा ७४४ २१४, १७

<sup>4</sup> वही ७ ४२ १८-१६ 5 वही, ७ १३६

<sup>6</sup> वही. ७ ४३४

ज्वाला में जलता है जलररामचरित का राम। परित्याग एवं आसित को बोहरी माठ में बचे, म्मान्तिक पीवारी वु बिल राम का बिल एक सक के बाद दूसरे अक में उपार हुमा चलता है। चाहे शबूक के वम का ही उस हो, किलु जैसे ही राम व्यवकारण्या में यहुचे, सीता के स्मर्एसान से ही स्मीमुस बोक तीव विवयस सा नया होकर जह विकल बना देता है।

> चिराङ्वेगारम्मी प्रमृत इव तोश्री विधरस ॥ कृतदिवस्तवेगारप्रचल इव प्रत्यस्य शक्त । वलो कदणिय म्कुटित इव हुल्ममीण पुन-घेनीमूत शोरो भिक्तमयित मा मृतन इव।<sup>14</sup>

पनाभूत द्यारा । कल्यात मा नूतन इव । \*\* वह स्वय को 'नाशितप्रियतम राम' कहते हुए सीता के प्रति किए गए कष्ट को भूलानही पाते ।

तृतीय प्रक के प्रारम्भ मे तो 'मुरला' के द्वारा भवभूति ने राम के सीता परित्याग से जनित दृख को चिरस्भरणीय करणुवाणी प्रदान की है।

> श्रनिमिन्तो गर्मीरत्वादन्तर्गूडघनव्यव । पुडवारम्रतीनाजो रामस्य परुणो रस ॥

सीता के प्रति किया गया प्रविचार राम को निरन्तर पश्चाताप की घाग मे जलारहाहै।

श्रस्तेवहायनपुरंगवित्तोलदृष्टेस्तस्या परिस्कुरिसगर्भमशलताया। क्योरमगाययोग मुद्रुवानमगालक्दण क्रव्याविभित्रगलतिका नियत नियुत्ता॥ <sup>2</sup> कोर यह कहराम रोउठते हुँ—(धन्य दव सार्य पुत्र अमुक्तकच्ठ रोदिति) किंतु रोने का धनिकार भी सी राम को नहीं है।

प्रजारजक राम पौर जनो को सम्बोधित कर तभी कह उठते हैं—

'जब तुम्हें सीता का मेरे घर मे रहना मान्य नही या मैंने उसे तिनके के समान त्यान दिया या और बोक भी नहीं किया किन्तु आज चिरपरित वे सब उससे सवधित भाव मुक्ते विचलित कर रहे हैं। सर्वाधीस्वर पौरजनी ! भेरे रोटन को समा कर देना!

भीर पुत यह ६८८जन वियोग तो निरविध है जिसे सुपनाय सहते के मित-रितर कीर कोर्ड जगाय नहीं है। करकार का निरूप भी मही है कि राम एक ऐसी निरुपाय स्थित से हैं भीर उस पर भी शोक के बन्तर्वाहक होने का कारण यह है कि इस स्थिति का कारण भी स्वय राम ही हैं।

<sup>14.</sup> उत्तररामचरित २ २६

<sup>15</sup> वही ३,२८

'विदोनो मुम्बाक्ष्वा स खलु स्विद्यानाविष्टग्रून । कथे तुरुणीं सह्यो निरविद्याः त्वश्रीतविद्याः । 128

इस प्रकार राम का प्रलाण चवता रहता है। निक्षाण, भीतर से पूर्णतवा मशक राम। कहने की मम्पूक राम। जिस परिक्रिति में वह हैं—उससे पूरी तरह उचके हुए। मयोवारागवण किन्दु मयोवा के प्रति कृष्टितमावायन साम। प्रीर राम के द्वारा किए गए कर्तंव्याचन पर अवभृति ने प्रकाविह्न भी तो सामाण है—

ग्रहो निर्दयता दुरात्मना पौराणाम । श्रहो रामस्य राज क्षित्रकारिता॥

जल्दवाजी अर्थात rashness का दोष वया राम स्वय भी मनुभव नहीं करते हैं। मनोवैज्ञानिक रुख्टि में जिन्नकारिता के पीछे कारण द्वीता है भ्रम्याय एव प्रविचार ।

स्वय को राम किनना ही दक कर नयो न रखें उनके प्रस्तद्वंन्द को क्षया को स्नाप उनके व्यक्तित्व पर भी निष्यित सीर से परिवक्षित है नयोकि चन्द्र-केतु की प्रत्यापु का व्यक्ति भी राम के ग्रस्तिस्विधित्तन वेदनामय एव नवान्त रूप की प्रोर सकेत कर उठना है—

> अप्रतिष्ठे रघुण्येष्ठेका प्रतिष्ठा कुलस्य न । इति इसेन तस्य ते भयो न पितरोऽपरेण<sup>17</sup>

छुडे मक में भवभूति ने कुश के द्वारा मानी रामावरण के नायव राम की उत्तररामचरित के नायक राम के सामने खड़ा कर दिया है।

> 'स रामायल क्यानायको बह्यकोशस्य गोपायिता । महो प्रोसादिक रूपमनुमानद्व पावन ।

स्थाने रामायणास्विदंशीयांच स्थानीतृत्व ।। <sup>1,9</sup> भीर जेते ही कुल रामायण मे ते राम एव सीता के पारस्परिक प्रीतियोग का वर्षण करने वाले रशीक का पाठ करते हैं, उत्तररामचरित के राम उपस्थित ही बोल उठते हैं —

> ' ''क्ष्ट्रमित बाग्लोऽब हुबयसमें द्वात । हा देवि एव किल तदानीत् '''क्ष्ट मो क्ष्टम्' ।

<sup>16</sup> उत्तरगमचरित ३,४४

<sup>17</sup> वही, ५ २४

<sup>18</sup> वही, ६२०

यहापर भवभूति ने राम के शोक को प्रत्यन्त कारुशिक प्रभिव्यक्ति दी हैं दुश के सब्दों में। कुंगराम केंदुल को देल कर लव को कहता है—

> स च स्तेहस्तावानयमपि विद्योगो निरविध । क्लिने स्व पच्छस्यनिष्णतरामायण इव ॥ १९

पहले यक से ब्रितम ब्रक्त तन पहुंचते हुए भवशृति ने राम एव सीता के प्रेन की अभिव्यक्ति करते हुए अपने नाट्य नेतुष्य से छाया यक एव विभिन्न नाट्य परिस्थितियों के हुए। राम के अन्तहृत्व एव आन्नरिक सोक की जवाता को प्रीम्पार्थित किया है। और हम गृज्य जाते हैं सानवे प्रत से।

सातवा यक भवभूति की एक धर्भुत सृष्टि है। इसमे राम से सबढ सभी लोगो को (सबिध्यो देवराम) घोर यो रजनो को) सवराबर भूतप्राम-रामावरजगम को नाल्योंकि के आध्यम मे एक विज हिएगा जाता है जहा पर बारलीकि के द्वारा विर्यास, सम्सराधी के द्वारा प्रयोजित नार्य्यस्तु की दिसाने का सामोजन है। राम एव लक्ष्मण भी वहा उपस्पित है। सीतापरि स्याम के बाद से बहानी पारम्भ होती है। सीता दो बच्चों को जग्म देकर बच मई है यह बारब वर्ष के बाद राम एव सम्य सभी जान पाते हैं। भीर फिर प्रश्न उठता है कि राम के तीतापरिस्थाम के भीविष्य एव प्रमीचित्य का— माटक के साधारमूष तनाय (tension) का। रमुकुत की कुलदेवता समीरियो भीता की मी पृथिवी की राम पर होय न करने के लिए बहुती हैं तथा राम के कार्य का भीविष्य दस प्रमार दस्तावी हैं—

'मागर्वात बसुम्परे प्रारीसमात सतारस्य । तरिरुमसियरानेय जामाने कुप्पति पोर सोके विनतमयत्रो या च बह्नी बिशुद्धि संकाद्वीपे कपित जानत्तामित् श्रद्धवानु ॥ इस्त्राकूणा कुलयनमित्र यरसमाराधनीयः । कुरसनो सोकस्विति विषये कि सायस करोत् ॥20

लोक में फैला हुम्रा दाव्या प्रपथमा भीर लकाडीय से घटने यानी वह मांन परीक्षा, उम्रमे यहां के लोग की विस्ताद करें। इत्वाकुर्यों के बता की सी एक ही सपत् है—मनी प्रजा जनो की पूर्ण प्रसन्तन। इस विषम परिस्थिति में पुत्र (राम) क्या करता?

ग्रीम्न परीक्षा की प्रामाणिकता पर जनसाधारण का निरवधि प्रविश्वास ही तो पूरे नाटक के कारण का प्राघार है। उस प्रविश्वास की भवभूति

<sup>20</sup> उत्तररामचरित ७ ६

तोडना चाहते हैं सप्तम धन के श्रता में । यही पर सलाप का एक बहुत ही महत्वपूर्ण ग्ररा है । सीता जब भरना चाहती है तो भागीरथी भीर पृथ्वी दिश्च की मिटटी श्रीर जल की प्रतीक, सीता को कहती हैं—

> जगन्मगतमात्मानं कयं त्वमवमन्यते । ग्रावयोरपि यत्सङ्घाट्यवित्रत्व प्रकृष्यते ॥<sup>21</sup>

(तुम से जगत का मगल है, तुम ध्रपनी ध्रवमानना क्यो कर रही हो। सम्बद्धि सर्था से तो हमारी भी पित्रशता बख्ती है)

लक्ष्मण — भागंश्रयताम् । राम — श्राणोत लोकः ।

यहाँ पर अब लक्ष्मण राम को भागीरयो धीर पृषिवी के द्वारा सीता की पवित्रता के स्तव को सुनने को कहने है तो राम कैवल कहने हैं, 'लोग सुनें ।'

इसके परवात् प्रक्रमाती वहीं पर वास्तविक भीता को पीरजनो के समक्ष प्रस्तुत करती है प्रीर उसकी दुन स्वीकार करने के लिए उनकी सहमति बाहती है, उनकी अस्तेना भीकरती है। जिलके बाद नागरिक घौर प्रामीण लोग सीता को नमस्कार करते हैं, नोकपान घोर सस्तिय सीता पर पुष्पवृष्टि करते हैं।

(लक्ष्मण् —झार्व एवमावयारन्यत्या निर्भात्सता पौरजानपदा क्रत्स्तरचभूतपाम स्रायौ नमस्कुर्वन्ति । लोकपाला सप्तर्वयस्च पुष्प-वृष्टिभिरुपतिस्टन्ते)

श्रक्तवती फिर राम से सीता को स्वीकार करने को कहती है---

नियोजय ययाधर्मं प्रिया स्व धर्मचारिसीम । हिरणमस्या प्रतिकृते पुण्यप्रकृतिमध्वरे ॥<sup>24</sup>

तब राम का केवल उत्तर है—

'यया मगवत्पादिशति'।

यहाँ पर हम यह कहना चाहते है कि यद्याप यहाँ पर मिलन दिलाया गया है किन्तु मिलन का मानद नहीं है। मिलन का विश्वास भी नहीं है मीर राम तो कहते है— मैं कुछ समफ हो नहीं पा रहा—'सर्वमनुभवन्नपि न प्रत्योमि।'

क्योंकि सिलन को भित्ति तो वहीं—परिजनों की धनुमति ही थी। उन पौरजनों की भरसना ग्रहन्यती ने की है। ग्रभी तो वे पौरजन विमसित

<sup>21</sup> उत्तररामबरित, ७, ८

<sup>22</sup> वडी. ७१६

किन्तु 'परगृहबासक्यी दूषणा जो एक बार एक क्त्री के माग्ने लग जाता है वह क्या कभी भी मिट सकता है।' जिसके थियम मे राम ने प्रथम अकर्में ही कहाया—-

हा हा विवयरगुरवासदूवन यहँबेह्या आसिनसद्भुतेत्वाये । एसरपुत्रपि देवहाँवास्त्रहाल्कं विद्यापत्र समृत प्राप्त ॥<sup>23</sup> यस सामाजिक अववेतन तक नवा व्हण्यसी की वार्षा पहुँची हैं विकास सम्बन्धक है और सामाजिक सम्बन्ध है और स्वर्ण के सम्बन्ध है और

उस सामाजक अवस्तात तक नमा यह अरुपता का वासा पहुचा हैं इसके प्रति राम प्रनास्वस्त है ग्रीर यहीं पर माकर राम के अन्तर्भन की तह में छुपे हुए एक दूसरे मन्तर्देग्द्र को हम देख पाते हैं। दुर्मुख को तो कहा गा राम ते—

> शान्तम् । कयं युजैना घौरजानयदाः । इदबाक्वशोऽनिमत प्रजाना जात च देवाहुचनीयबीजम् ॥ यच्चावभूत कमं विश्वद्विकाले प्रायेत् स्टल्यदिदूरबूतम । 2 4

बस्तुत सामूद्विक प्रयोतन के भवमागी तो राम भी हैं। भीर उच पर मुम्मिक्क लगानी है उनकी चेताना सीता के साथ उनका पराना सवेदना सम्बन्ध, विस्ति में स्वाद उनका पराना सवेदना सम्बन्ध, विस्ति में प्राप्त हैं सीता की घुडता को, किन्तु उन्न सेतान की चीव- चीव में माज्यन करने वाली है सामूद्रिक घवनेतन की ऐतिहासिक छाया। इस महरे म्यांड्यक के बीव में टकराते हुए राम वेबल बाह पहिचान की सुर सित रामने के सिवाय प्राप्त प्रस्तुत करने के सिवाय प्राप्त प्रस्तुत करने के सिवाय प्राप्त प्रस्तुत हैं। अरेर मान में प्रस्तुत वाल में करने के सिवाय प्राप्त प्रस्तुत हैं। और प्रस्तुत वाल में कुटते हैं—

रामभद्र उच्यता कि ते भूय प्रियमणकरोमि ।

राम का उत्तर है---

स्रत परमिति प्रियमित्त । तयावीदमस्तु । पादमस्यस्व पुताति वर्षपति च स्रेयाति सेव क्या मगस्या च मनोहरा च जगतो मातेव गणेव च । कामेना परिमायकस्वीमनग्रीवस्यस्यत्य मुखा । शहरबद्धाविक कवे परिणता प्रातस्य बालाभिमान ।

पाप के नाश मे पवित्र करने वाली, श्रेष का वर्षन करने वानी यह मगलगुक्त मनोहर कथा, जिसकी शब्द बहा को जानने वाने प्राप्त कवि की इस वाली के

<sup>23</sup> उत्तररामचरित १४०

<sup>24</sup> वही, १४४

हो उठे हैं। द्वारा एव श्रीभनय के द्वारा दूसरा रूप दे दिया गया है, विद्वानों के द्वारा विचार करने योग्य है।

यहाँ इस नाटक के कारण्य का चरम दिखाई देता है। निबंहन सिध्य होने पर भी जपता है -निवाँह नहीं हुता है। राम के जिस प्रातंगद को हुम क्यातार सुन रहे थे-बह तो सुनाई नहीं दे रहा किन्तु 'पुटायतीकार' उसका हदय गया प्रभी हक जल नहीं रहा है सम्देह से. प्रविचास से ?

राम प्रत्तदंद को जीतने भीर ठीक न्याय देने का उन्माह नहीं जुडा पाए भीर जो नहीं कर पाते वह कहला के नायक ही बनते हैं—राम एक दूसरे उग से माहने टेजिक होरो हैं।

यही उत्तररामवरित के नायक राम का मन्तद्वेश्व है भीर तदुद्भूत लोक एक कारूय । प्रयम श्रक के परवाद केवन के नाटको को भीति नवपूर्ति का उत्तररामवरित एवान एक नाटकोय पातप्रतिपात ने रहित हैं। वाह्य रेशन नहीं हैं। किन्दु भीतरी टेश्यन एव द्वाद निरंतर प्रवाहमान है। मन के महत्त्वम धवनेतन में खित विपाद के केव्यूव के बत्यादित वोक्यवाह ते तानूर्यं उत्तररामवरित उत्तमावित है। धनव्यक्व हताया, देवना, निरंद्यत एव प्रमोहा ते शुक्त राम का करूप चरित है। 'नित्यायादस्य' में प्रयम् पृथ्व के पर में रही हुत राम का करूप चरित है। प्रत्मावित है। प्रतम्बल्य हताया, वेदना, निरंद्यत एव प्रमोहा ते शुक्त राम का करूप चरित है। प्रतिकार है। प्रतम् हो। स्वाव का स्वत्या हित्यायादस्य' में प्रयम पृथ्व के पर में रही हुई सीता सी नारी के प्रति तामाविक सवनेतन में सतास्थित से ता सी हो का प्रताह दिवारयारा व्यव बदले तभी तो उत्तररामवित के राम की होशा का प्रताह दिवार

बस्तुत भवभूति ने प्राचीन स्त्रीकृत समाजयमों पर प्रश्तिक्क लगाया है-सीता के निर्वासन के बाद रसातल अदेश के सामने कहानी का दूसरा परिव-तित क्य दिला कर। भीर यह जानते हुए कि उस इन्द्रीय स्थिति हे मुनत होना भारतान नहीं हैं—भरत वात्रय में यही कामना की है तोग इस पर सोचें— 'तामेता परिभाषणनु ।

भवभूति जानते ये कि अन्त मे जो मिननदृश्य दिखाया है उससे कराजित् —सामाजिक का साधारखोकरखा सभव नहीं है। एक घोर उसके प्रयोजन ये सिता की अ विजयता के सदे से बदेह घोर हसरी और राम की करणा घोर उसका अमरहेन्द्र उसे पीडित किए जा रहा है। यह वीडा केवल राम की नहीं। इस प्रकार की परिस्थिति से बुढे हुए जा काल और प्रमाणत काल के अध्यक्ष स्पत्ति की हो तकती है। उससे मुक्ति का क्या बनाय है? भवभूति उसर-रामचरित के भरनवास्य मे सामाजिक को उस पर ब्यान देने को कहा दें हैं इसीलिए उन्होंने नाटक के भीतर एक धोर नाटक को वृध्य की है जिससे दसीक को प्रयास सीर सम (Reality and illusion) का महसास हो सके। लिए धीर कोई चारा नहीं।

# भवभूति का कारुएयवादः एक कान्तिकारी स्वर

डा० महावीर

भवम्ति ने कक्ष्ण रक्ष पर विशेष रूप से उत्तररामकरित के सन्दर्भ में पौर्वात्य सौर पास्तात्म, नश्य सौर प्राच्य विद्वानी द्वारा बहुत हुन्छ निया जा जुका है। उसे प्रत्यक्ष बा परोक्ष रूप से दोहराना पिन्टपेषणा होगा। स्रत वह सन्द्वान्त सोजेते हुए अवसूति के विषय मे एक दूसरा सर्वेषा नया विचार में यहाँ प्रस्तुत कर रहा हू।

नाटक मे रख योजना विषयक अवसूति का स्फुट विचार उत्तररामवरित के 'एको रस करुए एव निमित्त मेरात्, (३ ४७) वर्षोक मे प्रीमय्यक्त हुमा है। यहाँ 'एको रस करुएएव निम्त मेरात्, (३ ४७) वर्षोक मे प्रीमय्यक्त हुमा है। उत्तररामवरित किंव को भित्त रचना होने मे उनत दर्शोक उनकी रस विषयक सैद्धान्तिक मान्यका स्पष्टत ही नही जा सकतो है। भनसूति के मनुवार करुए ही एकनाम रस है, सेव रस उसी के निर्मास मेर से विवर्त-गात्र है। यद्यार स्तोक के तूनरे चरए। मे 'एडव' डायद रस सिवर्त- मे जुस विवित्तात करता हुसा प्रतीत होता है किन्तु तीसरे और चीम वरण की जल भीर प्रावत बुद्दुद तर हो की उपमा से इस का निरास हो जाता है। धावते बुद्दुद पादि प्रवस्थानों मे भी जना जैसे बस्तुत जल ही है (विनित्तमेव हि स्वस्थानसभू, इसी प्रकार निर्मित्त मेर से अप्रगार धादि के रूप में प्रतीत होता हुमां भी समस्त रस करण ही है।

यविष उस लेख का उद्देश उत्तररामबरित में रस का निर्णय करना नहीं हैं। किन्दु कुत विद्वानों को उत्तररामबरित में करएएस पर विश्वविवादी हैं। किन्दु इसे मकारते के लिए, जनके पास जो तर्क हैं में इसने सम्बन्ध नहीं मतीत होते। वलरामबरित के मध्यमन में उनके पत की पूरिट नहीं होती। विद्वानों को झोर से इस सम्बन्ध में एक तर्क गढ़ दिया जाता है कि रस पार्थों में निष्ठ न हो कर सामाजिकों में निष्ठ होता है (रसस्द्री का प्र)। अस राम के करए। निमाप के माधार पर यह कहना कि उत्तररामबर्गित में करा रस है, गतत है महा 'रसस्तुत 'यानी वात ती नितरा होक है किन्तु जमा इस से यह कहना नाहते हैं कि नायक साम में करए। होने हुए भी सामाजिको में गुजार सादि प्रत्य रखों की निल्लीक होती है। सामाजिकों मे उसी रस को निल्लीत होतो है जिस रस का अभिनय पात्र करता है। राम के करण निलाद को गुज कर यह सावा करता कि सादाजिकों को गुजार रम की मतुमूति होगी, उपहासास्य हो है। अत उसररामचरित मे अगी रस करण ही है, येव रस मुझ है। मही कि मजमूति का उद्देश या जो उन्होंने 'रामस्य करण हो सह प्राप्त है के स्वाप्त करण हो जो उन्होंने 'रामस्य करण हो कर करण हो जा सह सा अपने स्वाप्त करण करण राज में नहीं सा सा अपने सा अपन

नाटकीय क्षेत्र में भवनृति की यह महती क्रांति थी। पारप्परिक सिद्धान्त के मनुसार प्रयार या बीर रस ही नाटक में मनुति हो सकता है, प्रेय करण माहि रस उनके मन्नु के रूप में मा सकते हैं, मन्नु के रूप में नहीं। भवनृति का परप्पर के विक्र से खुला विद्योह था। भीर इस विद्रोह का सम्बद्ध स्व प्रवाद करता विद्याह था। स्वरुक्त विद्याह का सम्बद्ध स्व

यदापि टीकाकार इस स्मोक की चरितायंता केवल उत्तररामचरित तक ही अवस्थात कर पाये हैं, औ पी वो कांग्रे इस स्तोक के विषय में कहते हैं, 'This verse as a key to the whole of the chama', किन्तु, यह सम्म-वत भवमृति के साथ ज्यादती हैं उसके व्यक्तित्व को पोट कर सिकुटा देना है। कवि का यह उद्योग कान्य साशीय रस सिद्धान्त विषयक है। यह हम स्ताप प्रतिमाहिक कांग्रे।

भवभूति स्वभावतः क्रांतिकारी कवि है। उनकी विद्रोह की प्रवृत्ति का स्वर प्रोक बार कई प्रसङ्घी में उभरा है।

भवमृति ने काव्य में रस विषयक इस काति के प्राप्त स्वर को राम बेंसे सादयें और सर्वेवादित साम्यन स्थापित को परिष्ठ नायक बना कर सम्बन्ध दिया व्याप के विविद्यापत सम्यन्त 'रामा' का वीवेव सकट धीर विषयित्यों से भरा हुमा है तो सामान्य भ्यवित की तो बात ही बया है। ससार में करूपा ही करएए। है, करपा इस पर जन कीवत प्राप्ता है हो है। सभी पा मा प्राप्त के बी वियोच को विश्वीव हो है। सभी पा मा प्राप्त के बीत वाने घीर सुनने की जीवन में बया तुक है। राजा पान को समीग, सभीग प्राप्त के साम को समीग, सभीग प्राप्त के साम को सही हो, हो। पान पान को समीग, सभीग प्राप्त के साम को सही का समान की समीग, सभीग प्राप्त के साम को सही का स्वर्थ की जीवन में वा साम हो स्वर्थ के साम को समीग, सभीग प्राप्त के साम की सही हो। का नाथक प्राप्त ना कि साम साम हो सकती है। का स्वर्थ के स्वर्थ के स्वर्थ के स्वर्थ के साम समीग हो। स्वर्थ के साम स्वर्थ के स्वर्थ को स्वर्थ की समझत समान करने प्राप्त के वर्ग को रस स्वर्थ । का स्वर्थ की समझत समान करने प्राप्त के स्वर्थ का सकता। काव्य वेदी महती कला का समझत पुछ उपने के साम स्वर्थ के साम स्वर्थ के साम सम्बर्ध के कर प्राप्त के का साम सम्बर्ध के स्वर्थ के स्वर्थ के सम्यन्त के स्वर्थ करने समस्वा। के स्वर्थ के समस्वर्थ के साम समस्वर्थ के सम्यन्त के सम्यन्त के स्वर्थ के सम्यन्त के सम्यन्त के स्वर्थ के सम्यन्त के साम सम्यन्त के स्वर्थ के सम्यन्त के समस्वर्थ के सम्यन्त के समस्वर्थ के समस्वर्य के समस्वर्थ के समस्वर्य के समस्वर्थ के समस्वर्थ के समस्वर्थ के समस्वर्थ के समस्वर्थ के समस्वर्थ के समस्वर्य के सम्वर्थ के समस्वर्य के सम्वर्य के सम्वर्य के समस्वर्थ के सम्वर्य के समस्वर्य के सम्वर्य के सम्वर्य के समस्वर्य के सम्वर्य के

मतोरजन कादान नहीं है का∘य पर ममूचे समाज कापूरा मधिकार है स्रोरे काल्य कासमूचे समाज के प्रति भारी उत्तरदायित्य है। ग्रत साहित्य द्वारा हित सावन के लिए जनता जनादन के दुनों की कहानी सुनाकर समाज की सहानुभूति जगानी होगी उसके कथ्टो को हत्का करना होगा। मत राम को, जो जनता जनादैन के प्रतिनिधि हैं, पौरजनो की भावनामी का प्राणपण से पालन करने में तत्पर हैं और प्रकृति (प्रजा) के कण्टो को दूर करने भीर उनकी खुशी (मनोरजन) के लिए ही घपना जीवन समकते हैं। सीता, जो श्वार मौर रति का एकमात्र मानम्बन है, का परित्याम करना होगा। यहा यह उन्लेखनीय है कि स्त्रियों के प्रति नैसर्गिक सहानुभृति होने के कारण प्राय भालोब र सीता को ही परम दवनीय स्थिति में दिखलाते हैं, किन्तु सीता से प्रधिक दयनीय स्थिति राम की है। कवि के श॰दो में 'पूटपाकप्रतीकाशो रामस्य कहलो रस 'राम की स्थिति कहलाजनक है जिसके कारण सामाजिको को करुण रस की अनुमति होनी चाहिए। कवि ने 'सीताया करुणो रस' नडी कहा। सीता अपने द ख को कह कर हल्का कर सकती है चाहे तो राम के प्रति जी भर स्ताता धरन पूजा का कहूं कर हहका कर सकाद है यह जूदा धरी नहीं कर सकता। कर साक्षोद्य में विस्ता सकती है। किन्तु रोम तो यह जूदा धरी नहीं कर सकता। राम को सीता के चरित्र पर कभी भी शक नहीं हुया। पीरजनापवाद सुनने पर भी शक नहीं हुया, पीरलाग करने के बाद भी कभी भी कीता के प्रति कोई भी प्राश्यका मन को धूतक नहीं गई। किन्तु किर भी मकबूरी में (प्रारायनाय जोकस्य) जनता की भावना सम्भवत ऐसी ही हो यह समक्त कर (किन्तु बाद मे राम की यह समक्ष गलत सिद्ध हुई, अनता ऐसा नहीं चाहतो थी.) मर्थाद्विनी को छोडना पडा। मत. राम भपने माप को ही कदम-कदम पर कोसता है, जनता की ब्राखों में प्रपने आप को गिरा हुआ समकता है। राम को सीता का वियोग और भारमम्लानि दोनो का कष्ट है और तिस पर भी उसकी जुनान सी दो गई है। यही 'मन्तर्गूड घन व्यय' राम जनता जनादंत है जो सब कुछ सहकर भी कुछ भी नहीं बोन सकती, जो सीता रूपी रिति ग्रीर स्युङ्गार के साधन के लिये सदा तरसती ग्रीर तडपती रहती है। व्रत भवभूति व्रवने काव्य को शुङ्गार की सकरी गली से निकालकर समक्ष भरातन पर ले झावे जहा साक्षों करोडो लोग रोज वियोग भीर श्लोक का शिकार बतते हैं। उनकी कहानी काव्य का विषय होना चाहिये जिस से कहए के प्रतिरिक्त और कोई रस नहीं होसकता, होगा भी तो केवल प्राभास मात्र।

भवभूति ने प्रथने कहाएरस विषयक उनत सिद्धा त का धाषार प्रादि-कवि वास्त्रीकि भीर उनके प्रादिकान्य रामायण को रखा। दहविये प्रवस्त्रीत के ये शक्त सव 'कुनविद्याद्यव्युत्त्रसा, प्रयोखा' (३ ४२) सार्यक तथा सवस्त्र है। प्रन्य परम्यरावादियों का मुँदू बन्द करने के तिथे भवभूति काम्य मूल प्रवर्षक आदिविध वाल्वीकि के ही श्रश्च भूत्रशार द्वारा उपस्थित करवाते हुए पास की दिवाये पये मातवें प्रदू के नाटक में कहते हैं 'यदिवसस्पातिया' क्यां चार्चा चतुर्वा मृद्दीव्य पावन ववतामृत कव्यादार्श्वरात किम्बदुर्गीनवद्भ'। स्वाद्य प्रवादा मृद्दीव्य वालाव्य है। प्रादिकवि वाल्यों के का कच्छारत के प्रधादाति हैं हो। तो प्रप्यपादावी किस घाषार पर इस सिद्धान्य का विशेष कर सकते हैं। भवत्रीति ने सहा यह भी स्विप्त वालाव्य किस घाषार पर इस सिद्धान्य का विशेष कर सकते हैं। भवत्रीति ने सहा यह भी स्विप्त वालाव्य किस घाषार पर इस सिद्धान्य का विशेष कर सकते हैं। भवत्रीति ने सहा यह भी स्विप्त वालाव्य है।

यहा उल्लेखनीय यह है कि सारा जीवन तो वियोग और शोक मे कटे भीर अन्त मे जीवन के कुछ झालों में मेल हो जाये, जैमे राम के साथ सीता का ह्या तो इतने गांव से श्रद्धार रस नहीं बन जाता। इससे जीवन भर की करुण कहानी नहीं बदल जाती। महाकवि भनभति ग्रादि कवि बाल्मीकि की रामायण को इसी करुण रस की कहानी मानते हैं जिसका जन्म क्रीरूच मिथुन के वियोग जन्य शोक से हुन्ना। रावसा को मार कर सीता को प्राप्त किये मभी कुछ दिन ही हुए थे कि फिर राम को मीता से विछडना पडा। इसी कहानी को उत्तररामबरित में बलानते हवे भवभति इसे शोक जनक वियोग ग्रीर करुए को कहानी के अतिरिक्त भीर कुछ नहीं मानते, माना जा भी नहीं सकता। जिसमे दोक ही शोक स्थायी तौर पर व्याप्त हो, उसे सून कर सामा-जिको को करण रस की ही धनुभूति हो सकती है। जीवन की विडम्बना को सन कर श्रद्धार जैसे मन-उन्तेजक रस की एक बंद भी कैसे कोई दंढ सकता है। कहा है इसमें जिल की काम के उत्माद से पुलकित करने वाले भाकी? कहा है यहा हृदय में सिहरन पदा करने वाला विश्वलम्भजन्य रति का मन्मय जिससे एक क्षण भर के लिये भी राम श्रमिभृत हुआ हो, जो मेघदूत आदि अन्य विप्रलम्भ काव्यों में पद-पद पर छनक रहा है ? नायक और नायिका से वियोग हो जाये ग्रीर फिर ग्रन्त मे ययाकयञ्चित सयोग भी हो जाये, इतने मात्र से विप्र-लम्भश्रद्वार मानना भवभति को स्वीकार नही। रस सिद्धा-त मे महत्वपूर्ण बात यह होनी चाहिये कि रस की निध्यति इस बात पर भाषारित है कि वियोग में नायक और नायका का घटनाक्रम किस प्रकार का है. उनकी वियोगजन्य ग्रीभन्यक्ति किस प्रकार के भावों को उद्विक्त करती है जिसका प्रभाव सामा-जिको पर किस प्रकार का पहला है। उत्तररामचरित में यह सब केवल करण ही करुए के भावों की सवेदनशीलवा से भरपूर है।

यह उरलेखनीय है कि टीकाकार विवस प्रांदि सब्दों के प्राधार पर मनपूर्ति के 'विवस' की जुनना साब्दुर वैदाल से करने हैं। हमारे अग्रास्तुर प्रमाहकार भनपूर्ति के रस विवसंबाद की व्यास्था व्याकरण दर्शन के प्राधार पर होनी पादिंग। इस सन्यमं ने प्रथम सुनित ती यह है कि साब्दुर वैदाल के भी यह ले भवभूति ने प्रपते करुए। रस की 'ग्रद्भुत' कहा है। इस सन्दर्भ मे

'ग्रद्भुत' की व्यारया ग्रपेक्षित है।

भवभूति इस प्रकार न केवल नाटककार भरितु नाट्य शास्त्रीय सिद्धान्त विषयक भी भपना हो मीलिक रिष्टकोण रखते है जो उन्होंने भपने नाटक मे ही, प्रायोगिक रूप से स्मूट तथा स्वतित कर दिया।

समापन से पहले यह उल्लेख करना ग्रावदयक है कि भवभति ने ग्रयना कक्षणवाद, जो म्राज नासवी (Tragedy) के नाम से बहुचिनत है, हजारी वर्ष पूर्व स्पापित कर दिया था। किन्तु म्राज की जासदी ग्रीर सबसूति के करुएवाद में मौतिक दिष्टिकीए का ग्रम्तर है। ग्राधुनिक विद्वान हीगल त्रासदी द्वारा जो ग्राध्यात्मिक धनुमृति मानते हैं, भवमृति इससे तो पूर्णत सहमत हैं जो सबसूति के नाटक में प्रन्त में मिलन से स्पष्ट है, किन्तु प्लेटो श्रासदी के पोषक होने हुए भी उसके भयद्भर परिशाम 'मानव सहार' तथा 'समाज के विष्वम' की जो चेतावती देते हैं, भवभृति इन कमियों से पहले से ही सावधान हैं। ग्रतएव करुएा को ग्राप्तावन करनेवाली कहानी लिखते हुए भी स्पष्ट उद्घीप कहते हैं, 'भवित व्य त घेत्यूप जातमेव किन्तु कल्यासीदर्भ भविष्यति । कला का श्रयोजन समाज मे सहानुभति ग्रीर शान्ति के लिये होना चाहिये, भ्रशान्ति तया परस्पर दर्भावना फैलाने के निये नहीं। का त्य हाना चाह्य, ध्यान्त तथा परण दुनावना किनी के निया नहीं। सनाव ये कवा वी भूमिना रचनात्मक होनी चाहिये, विस्वत सीर विनासात्मक नहीं। प्रत्र भवपूनि करुल्वाद (त्रावदी) की उद्योग करके भी उसे 'कल्यालोदक' ही मानते हैं उसका व्यविसात कल्याल में ही करते हैं प्रतुष्ट धन्त में सीता का मिनन धावस्थक है। यही भवभूति का कल्यावाद है जो यही की मिट्टी से उपना और यहीं की मिट्टी पर पता है, यहीं की परस्पाओं से कृट कर निक्ताहै कहीं बाहर से उतार या चोरी करके नहीं लिया। इस करुणवाद मे जनहित है भहित नहीं, समाज की रचना है विनाश नहीं भीर शिष्टता है उच्छानुस्ता भीर उद्गडता नहीं। जीवन का समोग है निरवधिक वियोग नहीं, श्रमूत की स्रोर जाना है मृत्यु की स्रोर नहीं। यही भारत का भाशावाद है जो यूरीप के निराशावाद के विरुद्ध मानव समाज को मृत्यु घौर विध्वस से बचाकर जीवन की घोर प्रेरित करता रहेगा।

निकतत्तार यादक द्वारा यो गई कि को गरिभागा, 'कवि कहमात् ? कानदवी अवनि,' के मुनार वस्ति कानदवी, दूरदर्श कि हैं अवस्ति ने उत्तरवर्शी सहस्त के कियो को सामतवारी, प्रश्नारिक कान्य से कान्य समाजवारी करहान्त्रोधक जानिकारी कान्य सा सर्जन करने के निये खुला सम्बन्ध किया । रिन्जु पेट ! कि गरस्परायक के कोमसङ्ख ने साहित्य-वाहित्यों ने 'करहण' को प्रञ्नी एक सर्वन ने देकर तथा इसे विजयम मे वाहित्यों ने 'करहण' को प्रञ्नी एक सर्वन ने देकर तथा इसे विजयम मे